



### LES DEGRÉS

DE LA

### VIE SPIRITUELLE

TOME SECOND

# Traductions en langues étrangères des ouvrages du même auteur

- I gradi della vita spirituale. Traduzione fatta dal Cano Prof. Lucio Daltri. — Libreria Desclée, Piazza Grazioli. Roma.
- Los gralos de la vida espiritual. Version castellana del R. Dr D. Francisco de P. Ribas y Servet, Pbro. Imprenta Subirana, Puertaferrissa, 14, Barcelona.
- The degrees of the spiritual life, translated by Dom Bede Camm. O. S. B. Washourne L T D 1, 2. 4 Paternoster Row, London; Benziger, New-York, Cincinnati and Chicago.
- The Way that leads to God. The same booksellers.
- Das Geistliche Leben in seinen Entwickelungsstufen übersetzt von P. A. Schwabe, Priester der Gesellschaft Jesu. — Verlag von N. Disteldorf. Trier. (Trèves).
- Der Weg zù Gott, Deutsche Bearbeitung von Prof. Dr Disteldof, Subregens des Priesterseminars zù Trier. Verlag von Disteldorf, Trier.
- Das Gottgeeinte beschauliche Leben und die dazu führenden Mittel, ubersetzt von einem Benedictiner. Verlagsbuchandlung « Styria » Gratz und Wien.

#### AUGUSTE SAUDREAU

CHANOINE HONORAIRE D'ANGERS
PREMIER AUMONIER DE LA MAISON-MÈRE DU BON-PASTEUR

### LES DEGRÉS

DE LA

## VIE SPIRITUELLE

Méthode pour diriger les âmes suivant leurs progrès dans la vertu

Cinquième édition, revue et augmentée



PARIS
CHARLES AMAT
ÉDITEUR
EI, rue Cassette (VIE)

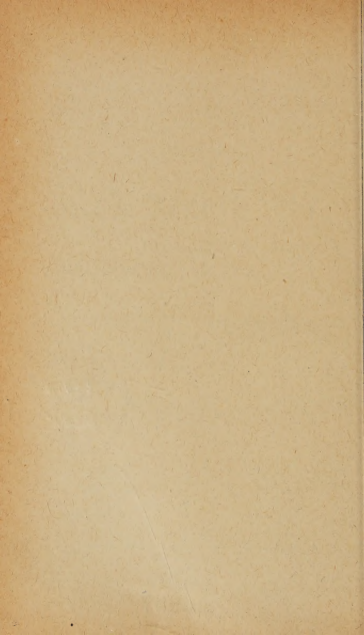
ARRAS
BRUNET
ÉDITEUR
32, rue Gambetta

ANGERS

Imp. G. GRASSIN, RICHOU Frères, ÉDITEURS 40, rue du Cornet

1920

44987



#### VIE UNITIVE

#### PROLOGUE

## Rôle important de la contemplation dans la vie unitive

1. Sainte Thérèse, parvenue à la quatrième Demeure du Château intérieur, se met tout de suite à parler de la contemplation et tout ce qu'elle enseigne désormais se rapporte à cet objet. A partir de cet endroit jusqu'à la fin de son livre, la description des divers états d'oraison contemplative occupe une très grande place et forme même comme la trame de l'ouvrage. Nous croyons cette façon de procéder très fondée en raison. Et voici pourquoi:

Pour les débutants (premier et deuxième degré) l'oraison est un des exercices de la journée, d'une durée déterminée, un acte transitoire et accidentel : ils ont besoin de pénibles efforts pour se recueillir; il leur faut suivre une marche méthodique et s'attacher surtout à la méditation. Cet exercice terminé, ils reprennent leurs travaux et il ne leur reste guère de l'oraison que les résolutions qu'ils ont prises; encore ont-ils souvent besoin de certaines

industries pour s'en rappeler le souvenir.

Plus tard (troisième et quatrième degré), la volonté étant définitivement gagnée à Dieu, le cœur se remplissant de bons sentiments, l'oraison devient plus affective, exige moins d'efforts et laisse dans l'âme des traces plus marquées. Les sentiments qu'elle a suscités se réveillent spontanément au milieu des occupations du jour; l'âme pousse des cris d'amour, offre à Dieu des désirs, des demandes; ce sont comme des parcelles, des fragments d'oraison. On peut alors dire avec Suarez: Il y a deux sortes d'oraison, l'oraison continue, à laquelle on s'adonne à l'exclusion de toute autre occupation, et l'oraison interrompue: c'est ce que l'on appelle la pratique des oraisons

jaculatoires. Pour les âmes qui en sont rendues là, l'oraisc reste encore un exercice particulier; ce n'est pas encore un

disposition habituelle.

Mais, pour les chrétiens dont nous allors parler, l'oraison et plus qu'un accident, même fréquent et habituel, dans leur vie elle en forme comme le fond. Sans doute la pensée de Die n'occupe pas constamment leur esprit, mais elle se présente souvent, elle domine si puissamment tous les mouvements d'leur âme, ils sont si intimement unis à Dieu, qu'ils vives vraiment en sa présence, dans une disposition constante o soumission et d'amour, et ils se maintiennent ainsi dans la ve parfaite: Ambula coram me et esto perfectus.

L'oraison est l'exercice des facultés intérieures de l'âme tournant vers Dieu pour Lui rendre ses devoirs et en deven meilleure. Or, ce n'est pas seulement dans les moments qu'el donne à l'oraison proprement dite que l'âme parfaite dirige ver Dieu ses facultés intérieures. C'est à toute heure du jour, souvei même en se livrant à des occupations profanes, qu'elle Lui renses devoirs et qu'elle attire sur elle, par ses ardents désirs et sactes d'amour, des grâces de sanctification. Ainsi accomplit-el aussi parfaitement que possible la recommandation du div

Maître : oportet semper orare:

Il suit de là qu'il est impossible de faire comprendre les disp sitions intimes des âmes parfaites, si l'on n'explique, avant tou le genre de leur oraison, la nature de leurs rapports avec Die

Voilà pourquoi, avec la grande Sainte qui nous sert de guid nous allons commencer le traité de la vie-unitive par la descri

tion de l'état d'oraison qui lui convient.

Nous aurions même pu, comme elle, traiter de la contemplition au quatrième degré de la vie spirituelle, où elle commen à apparaître. Si nous avons préféré l'ordre que nous suivon c'est que l'oraison contemplative n'est pas l'état ordinaire dâmes ferventes; elle n'apparaît chez elles que par intervalle tandis qu'au cinquième degré elle devient bien plus habituel.

#### LIVRE V

. CINQUIÈME DEGRÉ

#### LES AMES PARFAITES

#### PREMIÈRE PARTIE

#### ORAISON CONTEMPLATIVE

#### CHAPITRE PREMIER

Le passage de l'état affectif à l'état contemplatif se fait, pour l'ordinaire, par une transition douce et progressive.

2. On s'imagine assez communément — du moins nous avons été nous-même longtemps dans cette croyance — qu'entre l'oraison commune et la contemplation il y a une différence si considérable, un fossé tellement profond que, pour le franchir, pour passer de l'état méditatif à l'état contemplatif, il faut comm e une envolée soudaine de l'âme, un souffle impétueux de la grâce, une opération quasi miraculeuse de l'Esprit de Dieu.

Ce que nous avons dit jusqu'ici montre déjà qu'il n'en va point de la sorte, que le sentier qui mène à la contemplation ne franchit pas de précipice, mais s'élève par une pente continue jusqu'à ce haut degré de la vie spirituelle. Mais il n'est pas inutile d'insister et de montrer qu'el est, sur ce point, l'enseignement

des meilleurs auteurs spirituels.

« Dans le commencement, dit Fénelon, la méthode la plus naturelle pour méditer est de prendre un livre, etc... Dans la suite on diminue peu à peu en réflexions et en raisonnements; les sentiments affectueux, les vues touchantes, les désirs augmentent... Le cœur goûte, se nourrit, s'échauffe, s'enflamme, il ne faut qu'un mot pour occuper longtemps. Enfin, l'oraison va toujours croissant par des vues plus simples et plus fixes, en

sorte qu'on n'a plus besoin d'une si grande multitude d'objets et de considérations. On est avec Dieu comme avec un ami, D'abord on a mille choses à dire à son ami, et mille à lui demander; mais, dans la suite, ce détail de conversation s'épuise, sans que le plaisir du commerce puisse s'épuiser. On a tout dit, mais sans se parler; on a plaisir à être ensemble, à se voir, à sentin qu'on est l'un près de l'autre, à se reposer dans le goût d'une douce et pure amitié: on se tait, mais dans ce silence on s'entend. On sait qu'on est d'accord en tout et que les deux cœurs ne font qu'un; l'un se verse sans cesse dans l'autre.

« Ĉ'est ainsi que, dans l'oraison, le commerce avec Dieu parvient à une union simple et familière qui est au delà de tou discours. Mais il faut que Dieu fasse uniquement par lui-même cette sorte d'oraison en nous; et rien ne serait plus téméraire ni plus dangereux que de vouloir s'y introduire soi-même. » (Avis

sur la prière et les principaux exercices de piété.)

Dans un autre de ses ouvrages, le même auteur remarque très justement que la méditation la plus discursive, et à plus forte raison l'oraison affective, renferment souvent certains actes directs, qui sont un mélange et un commencement de

contemplation.

D'après ces passages, la contemplation ne serait que la suite et comme la conséquence naturelle des oraisons inférieures. I faut, il est vrai, l'intervention divine pour faire passer l'âm d'un état à l'autre; mais ici encore le Souverain Maître suit la règle qu'il semble s'être tracée de ne point procéder par change ment brusque et inattendu: Natura non facit saltus.

3. Fénelon, sur ce point, n'a fait que résumer la doctrine de mystiques, qui admettent comme le cas le plus ordinaire cett-transition lente et progressive entre les états inférieurs d'oraison

et la contemplation.

Écoutons d'abord Balthasar Alvarez : « C'est par cett méthode (la méthode commune d'oraison en usage dans le Compagnie de Jésus) que l'on doit commencer, à moins d'un inspiration spéciale de Notre-Seigneur, et c'est d'elle que na cet autre mode d'oraison (la quiétude), puisque c'est par le moyen de la méditation que l'on acquiert le repos de la contemplation... On peut initier à cette voie (l'oraison de quiétude) ceu qui se sont exercés pendant plusieurs années dans l'oraiso

commune par la méditation et par le raisonnement, lorsqu'ils sont déjà avancés et disposés pour ce mode de prier dans un repos intérieur, en présence de Dieu et par voie de contemplation <sup>1</sup>. Il faut leur conseiller, toutefois, de ne pas abandonner entièrement la méditation, mais de diminuer peu à peu le discours. »

- 4. Sainte Thérèse enseigne que les âmes qui sauront pratiquer l'oraison ordinaire de recueillement, « s'enfermer dans ce petit ciel de l'âme où habite Celui qui a créé le ciel et la terre, qui s'accoutumeront à ne rien regarder au dehors... ne tarderont pas à s'abreuver à la fontaine », c'est-à-dire, suivant le langage figuré de la Sainte, à goûter aux délices de la contemplation.
- « Elles marchent, ajoute-t-elle, rapidement vers ce terme. » Ainsi, d'après sainte Thérèse, la contemplation est préparée par l'oraison de recueillement et, tôt ou tard, si l'âme est fidèle elle passera de celle-ci à celle-là. « Habituée, dit-elle encore, à recueillir ses puissances, bientôt l'âme, Dieu le voulant ainsi, obtiendra qu'elles partagent le repos de la contemplation parfaite. » (Chemin, xxvIII. Édition Bouix, xxIX.)
- 5. Écoutons maintenant saint François de Sales. « Voyez la reine de Saba, Théotime, comme considérant par le menu la sagesse de Salomon en ses réponses, en la beauté de sa maison, en la magnificence de sa table, les logis de ses serviteurs... elle demeura tout éprise d'un ardent amour, qui convertit sa méditation en contemplation... La vue de tant de merveilles engendra dans son cœur un extrême amour, et cet amour produisit un nouveau désir de voir toujours plus et jouir de la présence de celui auquel elle les avait vues... Ainsi nous con-

¹ Le P. Balthasar Alvarez avait eu à subir à ce sujet, selon le mot du Vén. Louis Dupont, son historien, une tempête de contradictions. D'autres religieux de son ordre, recommandables du reste par leur zèle et animés de bonnes intentions, attaquèrent vivement sa spirut zèle ls réprouvaient sa doctrine au sujet de l'oraison de quiétude et sa prétention d'enseigner ce genre d'oraison à ceux qu'il y pensait appelés de Dieu. On voyait là l'erreur des illuminés ou quiétistes et le mépris de la méthode d'oraison donnée par saint Ignace. Le Père n'eut pas de peine à se disculper et à prouver que son enseignement était orthodoxe et bien fondé. On sait que le P. Balthasar Alvarez, tenu en si haute estim? par Bossuet, fut l'un des guides les plus éclairés de sainte Thérèse. Notre-Szigneur attesta à la Sainte l'éminente perfection de cet admirable religieux.

sidérons au commencement la bonté de Dieu pour exciternotre volonté à l'aimer; mais l'amour étant formé dans nos cœurs, nous considérons cette même bonté pour contenter notreamour, qui ne se peut assouvir de toujours voir ce qu'il aime et, en somme, la méditation est mère de l'amour, mais la contemplation est sa fille. » (Amour de Dieu, v1, 3.)

Ainsi, d'après le saint Docteur, à force de méditations, l'amour grandit dans nos cœurs et allant toujours croissant, il

finit par donner naissance à la contemplation.

6. Saint Jean de la Croix n'est pas moins explicite : « Dans les commencements de cet état contemplatif, dit-il, cette connaissance amoureuse - c'est là, d'après lui, comme nous le dirons plus loin, ce qui forme le fond de la contemplation — se fait à peine remarquer, et cela pour deux raisons : l'une parce que dans les commencements cette connaissance est ordinairement si intime, si délicate, qu'il est difficile de s'en rendre compte; et l'autre parce que l'âme, étant habituée à faire la méditation d'une manière sensible, ne sait pas apprécier et perçoit à peine cette connaissance insensible et purement spirituelle, qui est pour elle une nouveauté. Cela arrive spécialement lorsque, faute de comprendre son état, l'âme s'agite et s'efforce de revenir à sa première méthode. Tout en jouissant d'une paix intérieure et savoureuse, plus abondante qu'autrefois, son trouble l'empêche de la sentir et de l'apprécier... Mais plus elle se formera au calme, plus aussi en elle croîtra de jouren jour et s'y fera sentir cette connaissance générale et amoureuse de Dieu, qui est pour elle une source de jouissance et de paix. » (Montée, 11, 11.) Plus loin (ch. XIII), il enseigne encore que, dans les commencements, il sera souvent nécessaire d'employer la méditation, parce que, dit-il, pendant la période du progrès, il y a mélange de l'une et l'autre voies 1; mais peu à peu l'habitude de la contemplation se perfectionne, et on arrive à la longue à ce point que, chaque fois qu'on se met à prier, on se sent favorisé de cette paisible et douce connaissance, sans avoir aucun besoin de méditer 2.

1 Voie méditative et voie contemplative.

<sup>2</sup> Certains auteurs mystiques ont même voulu déterminer pendant combien de temps dure cet état intermédiaire que nous appelons

7. Le Père Libermann indique non moins clairement cette marche progressive et graduelle qui aboutit à l'oraison contemplative. D'après lui, l'âme généreuse, grâce aux douceurs sensibles que Dieu tout d'abord lui communique, « se trouve peu à peu dans un état habituel d'oraison... Si elle est fidèle, si elle se dégage de ses délices pour s'unir à son Dieu, alors les opérations divines deviennent plus intérieures... L'âme vers la fin de cet état, n'est plus dans une si grande violence, elle est moins vive et moins active; elle tend sans cesse à Dieu d'une manière sensible, mais avec moins de violence... Elle reste un certain temps dans cet état mitoven, avançant toujours vers la contemplation; elle se purifie et se dégage de plus en plus de ses sensibilités, s'affermit dans le désir de s'unir à Dieu et de Lui plaire, et tend directement vers Lui. C'est ainsi qu'elle va par degrés jusqu'à ce qu'elle arrive à la divine contemplation. » (Oraison d'affection; ch. vi, p. 185,)

Il exprime la même doctrine dans une de ses lettres : « Les impressions que l'âme reçoit dans l'oraison affective se purifient de plus en plus, deviennent de plus en plus intellectuelles, finissent enfin par devenir purement intellectuelles; et alors l'oraison est purement contemplative; cela se fait par degrés, à mesure que l'âme se détache des choses terrestres et sensibles

et d'elle-même. » (Lettre 258.)

8. Si on veut lire et peser attentivement chacun de ces textes,

l'oraison affective. Bona, s'appuyant sur Gélénius, croit qu'il ne se passe ordinairement pas plus d'une année avant que l'âme affective, si elle est fidèle, soit élevée à l'état contemplatif. « In hoc statu aspirationis (oraison affective), vix ultra annum devotus exercitator detinebitur, ut Gelenius observat; solet enim eo spatio emenso ad firmum intuitum contemplationis transire ... » (Via comp. c. Ix.) « Il n'est pas facile, dit Thomas de Jésus, de déterminer combien de temps il faut donner à la voie purgative et illuminative : cela dépend, d'un côté, du travail de chaque âm, et, d'un autre côlé, de la grâce coopérante de Dieu. Toutefois, en règle ordinaire, on peut dire qu'un novice, par exemple, qui, durant toute l'année du noviciat, s'est exercé dans la voie purgative avec beaucoup d'humilité, de ferveur et de componction, et dans la voie illuminative par l'imitation des vertus de Jésus-Christ, doit être considéré comme étant, jusqu'à un certain point, disposé à la contemplatic.1. Nous disons en règle ordinaire, parce que la chose peut arriver plus tô! pour certains sujets, et plus tard pour d'autres. » (La meilleure part ou la vie contemplative, l. I, § 5.)

on verra que tous les auteurs par nous cités sont d'accord su ce point : à moins d'un privilège tout gratuit et fort rare l'ascension de l'âme vers la contemplation suit une march lente et régulière; les phénomènes contemplatifs, à leur début, se distinguent à peine des actes des oraisons inférieures, qui le préparent et les amènent; peu à peu ils s'accentuent, devienner plus fréquents, et il arrive enfin un moment où la contemplatio est formelle et indiscutable.

#### CHAPITRE II

# Nouveau mode d'opération de la grâce dans les âmes parfaites

§ 1er. — Le mode humain et le mode ultra humain

9. De ce que nous venons de dire nous n'entendons nullemen tirer cette conclusion que la méditation, à un moment donné doit produire nécessairement la contemplation, celle-ci deve nant de la sorte le fruit de nos efforts.

Que certaines âmes puissent s'élever ainsi par la seule forc de leur intelligence à la contemplation de la vérité, qu'il y ai dans ce sens une contemplation purement active, nous ne l nions pas. Mais nous croyons ce genre de contemplation for rare, et ces actes contemplatifs, quand ils existent, trop ra pides et trop peu tréquents pour constituer une véritable ora son.

Quoi qu'il en soit, ce n'est point là l'oraison contemplativ dont parlent les saints docteurs qui nous servent de guides. Pou acquérir cette oraison, l'industrie humaine, d'après eux, es impuissante; il faut une action toute particulière de Dieu, actio qui suppose, il est vrai, dans l'âme une certaine préparation mais action surnaturelle, indépendante des désirs et supérieur aux efforts humains.

Cette action divine, nous venons de l'établir, ne se manifes tera pas d'ordinaire brusquement et à l'improviste, mais ell n'en est pas moins nécessaire, et, ce qu'il importe de remarquer, elle constitue un genre de grâces nouveau et plus parfait.

10. Elle n'avait pas toute sa liberté, la grâce divine, dans l'âme bonne mais imparfaite; trop d'obstacles s'opposaient à son action. Les chrétiens qui n'ont pas dépassé la simple piété ont encore, avons-nous dit, beaucoup d'amour d'eux-mêmes, ils dispersent les forces de leur âme sur mille objets profanes; ils sont distraits par des préoccupations de vanité, de recherches de leurs aises, d'attaches à leurs intérêts; aussi chez eux abondent les idées naturelles, les raisonnements humains. Par ailleurs, les facultés inférieures, la sensibilité, l'imagination, exercent sur leur vie une grande influence. Pour leur faciliter la prière la grâce doit donc aux vues humaines opposer des raisons appuyées sur la foi, aux jouissances naturelles qui flattent les sens, les consolations sensibles de la piété. Les avantages de la vertu, les douceurs du service divin, telles sont les vérités que Dieu présente à l'âme pieuse, vérités qui la soutiennent et la dirigent dans les luttes de la vie.

Plus tard, si elle a suivi fidèlement les lumières qui lui sont venues par cette voie des raisonnements déduits solon les enseignements de la foi; si elle s'est appliquée généreusement à la vertu, brisant ses attaches par une mortification courageuse et une humilité sincère, renonçant au milieu des sécheresses aux consolations sensibles, la grâce divine ne trouve plus à son action les mêmes obstacles, elle n'est plus réduite à ses opérations premières et imparfaites. Alors l'intelligence qui n'est plus obscurcie comme auparavant, la volonté qui n'est plus captive, sont devenues aptes à recevoir des faveurs plus élevées; rien n'empêche plus la grâce d'agir directement sur ces facultés maîtresses, de donner à l'intelligence des lumières supérieures, et à la volonté des attraits d'amour non sensibles mais puissants.

11. Dans le premier état la grâce s'adaptait aux procédés ordinaires de la nature humaine, elle suivait dans ses opérations, pour parler comme saint Thomas, le mode humain, recourant aux déductions de la raison et mettant lentement en mouvement la volonté. Dans le second état elle procède d'une façon ultra humaine, pour employer encore le mot de saint Thomas, en suivant l'impulsion directe de l'Esprit-Saint. « Dona a virtutibus distinguuntur in hoc quod virtutes perficient ad actus modo

HUMANO, sed dona ultra humanum modum. » (Sent. III, dist.

xxxiv. g. i. a. i.)

Quand elle se contentait de guider la raison, en lui faisant suivre les principes que la foi enseigne, et d'exciter la volonté à des actes d'amour au moyen de raisonnements fondés sur la foi, la grâce produisait des actes méritoires, mais de valeur commune; les actes qu'elle produira par la voie ultra humaine des dons, c'est-à-dire par l'opération du Saint-Esprit, éclairant l'âme directement et versant Lui-même en elle l'amour divin, seront d'une plus haute perfection. « Et hoc est quod quidam dicunt quod dona perficiunt hominem ad altiores actus quan sint actus virtutum (S. Th. 1. 2. q. 68, a. 1.). Et hace opinio inter omnes vera videtur (III Sent., dist. XXXIV, q. 1, a. 1.).

Dans l'un et l'autre cas, l'âme sous l'action de la grâce grandit en vertus et croît en mérite; cependant très différents sont les effets. Sous l'action de la sève qui circule des racines aux branches, le peuplier grandit, il s'élève droit vers les cieux, mais il n'étend point ses rameaux, il n'offre aux hommes ni l'agrément d'un frais ombrage, ni la douceur de fruits savoureux. Le chêne, au contraire, s'étend et offre un abri sous son large feuillage; le pommier, le poirier, le cerisier, l'oranger donnent des fruits agréables; la sève produit dans ces arbres des effets beaucoup plus précieux et dont les hommes peuvent profiter. A'nsi en est-il des âmes en qui la grâce opère avec une pleine aisance : elles sanctifient grandement, leur sainteté se communique et beaucoup de leurs frères en tirent profit.

### § 2. — Des termes de contemplation, grâces mystiques, oraison passive, oraison surnaturelle

12. Le mot contemplation effraie souvent les fidèles : ils se figurent que par lui on désigne un genre d'oraison extraordinaire,

<sup>1</sup> Nous ne voulons pas dire que les âmes imparfaites n'agissent jamais par l'opération des dons, ni que les âmes arrivées à la perfection ne se conduisent plus que par les motions du Saint-Esprit; dons et vertus se rencontrent chez les unes et les autres; mais comme nous l'expliquerons bientôt, l'exercice des dons est incomparablement plus fréquent chez les secondes que chez les premières, et d'autant plus fréquent qu'elles sont plus fidèles.

sans distractions possibles et tout voisin de l'extase. Ils oublient que la contemplation comporte de nombreux degrés. Quand on veut faire connaître une opération, ou un phénomene ou un être quelconque on prend cet être; cette opération, ce phénomène dans tout son développement et on le décrit tel qu'il apparaît alors, mais on n'entend pas exclure les cas où le phénomène est moins complet et moins parfait. Le mot contemplation pris dans son sens premier désigne un phénomène intime, une opération de l'esprit qui, éclairé de vives lumières sur une vérité sublime, l'admire, fixe sur elle son regard, et, oubliant tout le reste, jouit en paix de sa vision. Pour que l'âme reste ainsi suspendue dans l'admiration, il faut que des grâces plus puissantes que les grâces communes illuminent son intelligence. Mais ces grâces qui, nous venons de l'expliquer, sont le résultat de l'opération directe du Saint-Esprit, sont loin de produire toujours cette suspension admirative, qui est la contemplation proprement dite; souvent elles n'atteignent, nous le dirons bientôt, que l'intelligence et la volonté, laissant les autres puissances, la mémoire et l'imagination, causer de pénibles distractions. Et même les puissances atteintes ne le sont pas toujours tout entières ; pendant que l'âme se voit unie à Dieu par l'amour qui réside dans la partie suprême de la volonté, elle peut avoir d'autres pensées et se livrer à d'autres occupations. De plus l'acte de la contemplation, s'étendît-il·à l'âme tout entière, peut ne pas se prolonger longtemps dans toute sa plénitude. L'oraison contemplative n'exclut donc pas les distractions; elle n'est pas un état extraordinaire et presque miraculeux.

13. On appelle parfois la contemplation oraison passive. Compris dans ce sens que l'âme y serait inactive, se bornant à recevoir les fayeurs divines sans faire acte quelconque, ce mot serait inexact. Si l'on veut dire que l'âme y est liée, ne pouvant avoir d'autre opération que celle qui lui est communiquée, il ne s'appliquerait qu'à des cas rares et non à la contemplation en général; mais il est juste dans ce sens que dans la contemplation l'âme recoit plus qu'elle n'agit. « In donts Spiritus Sancti mens humana non se habet ut movens, sed MAGISUT MOTA. » (S. Th. 2. 2. q. 52, a. 2, ad. 1.)

14. On appelle encore la contemplation oraison mystique, et

grâces mystiques ces dons de lumière et d'amour provenant de l'action immédiate de l'Esprit-Saint sur les puissances de l'âme. La raison de cette appellation vient du caractère mystérieux de ces grâces, qui souvent saisissent l'âme à l'improviste, qui l'éclairent par des voies inconnues, et la poussent vers Dieu plus fortement qu'elle ne pourrait par elle-même se porter vers Lui. Ce nom vient aussi, et peut-être plus encore, du caractère mystérieux des vérités que l'âme saisit dans ce nouvel état : elle sait que le Dieu qu'elle aime est un Être incompréhensible, elle se fait de ses charmes et de ses amabilités une idée très haute, mais confuse et mystérieuse.

15. Cette oraison est encore nommée, par certains auteurs, oraison surnaturelle. Sainte Thérèse, par exemple, abordant la description des phénomènes contemplatifs, dit: « Je vais désormais parler de choses surnaturelles. » (4º Demeure, ch. 1ºr.)

A ce propos, et pour qu'on ne se méprenne pas sur la valeur de ce mot, il est utile d'en bien préciser la portée. Ce mot, dans le langage des auteurs mystiques, comporte des sens différents.

Il y a en effet à distinguer trois degrés de surnaturel.

1º Le surnaturel ordinaire, qui consiste dans l'exercice des vertus chrétiennes: tout acte fait par un principe de foi, pour un but spirituel, est surnaturel; il suppose l'action prévenante et concomitante de la grâce actuelle. Dans ce sens la méditation commune, la prière vocale, sont des œuvres surnaturelles. Nemo potest dicere « Dominus Jesus » nisi in Spiritu Sancto. (I. Cor., XII. 3.)

2º Ce surnaturel se trouve toujours à notre portée, en ce sens que Dieu est toujours disposé à répondre à nos efforts et à nous aider à faire ces actes, dont Lui-même, du reste, nous inspire le désir. Mais, au-dessus de ce surnaturel ordinaire, il est d'autres opérations de la grâce plus relevées, qui ne suivent pas la voie la plus commune des actes de l'esprit humain, mais procèdent plutôt par des intuitions que par des raisonnements. Elles supposent une action toute particulière de Dieu et sont par conséquent indépendantes de nos efforts: nous aurons beau vouloir nous les procurer, nos tentatives resteront vaines; de même serons-nous impuissants à les garder en nous, s'il plaît à Dieu de les faire cesser.

« J'appelle surnaturel, disait sainte Thérèse, ce que nous ne

pouvons acquérir par nous-mêmes, quelque soin et quelque diligence que nous y apportions. Tout ce que nous pouvons faire, c'est de nous y disposer, et c'est un grand point que cette disposition 1. » C'est dans ce second sens que les actes de contemplation sont dits surnaturels, la nature aidée de la grâce commune ne pouvant les produire.

3º Enfin, parfois on réserve le mot « surnaturel » aux opérations extraordinaires de la grâce, les actes qu'elles produisent étant contraires aux lois ordinaires de la nature, et, par conséquent, surnaturels non seulement dans leur essence, mais aussi dans leur mode; telles sont les révélations, visions, extases, en

un mot tous les phénomènes d'ordre miraculeux.

16. Cela posé, on peut dire avec Schram (§ 219) que la contemplation commune est à la fois acquise et infuse, active et passive, naturelle et surnaturelle <sup>2</sup>. D'une part, en effet, elle n'est donnée qu'aux âmes qui, par leurs efforts préalables, ont écarté les obstacles et s'y sont de la sorte disposées, et en cela elle paraît être le fruit de nos labeurs <sup>3</sup>. D'un autre côté elle dépend du bon plaisir de Dieu : les goûts divins (nous employons le mot de sainte Thérèse) qu'on y éprouve souvent et même l'union intime avec Dieu, la connaissance générale et amoureuse de Dieu qui en fait le fond, sont indépendants des efforts de l'âme; il faut pour les ressentir l'action de Dieu <sup>4</sup>, et cette action s'exerce plus tôt ou plus tard, selon les desseins de la Providence. On ne doit donc point s'ingérer de soi-même dans cette oraison,

<sup>1</sup> La primera oracion, que senti, a mi parecer sobre-natural, que llamo yo lo que con industria ni diligencia no se puede adquirir aunque mucho se procure, aunque disponerse para ello si, y debe de hacer mucho el caso, etc. (Lettre au P. Rodrigue Alvarez, février 1576).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est sans doute parce que Schram « admet le passage régulier et ordinaire de la méditation à la contemplation » que Voos, le traducteur latin de Scamarelli, lui reproche de confondre l'ascétique avec la mystique. Nous serions tenté de faire à Voos et à plusieurs autres le reproche contraire, d'élargir beaucoup trop la ligne de démarcation entre ces deux voies, et de n'être pas en cela d'accord avec les grands mystiques.

G. Saint Jean de la Croix, Montée, l. II, ch. XII.

<sup>&</sup>quot; « Dieu est ici le principal agent; c'est Lui, en effet, qui répand alors secrètement et tranquillement dans l'âme la sagesse et la lumière, sans qu'il se fasse en elle beaucoup d'actes formulés ou réitérés. » (Saint Jean de la Groix, Vive Flamme, strophe III, § 6.)

comme on fait pour l'oraison de discours et, jusqu'à un certair

point, pour l'oraison d'affection.

Ce double caractère de la contemplation commune est reconnu par Bossuet: « La méditation est tort Lonne en soit temps et fort utile au commencement de la vie spirituelle; mais il ne faut pas s'y arrêter, puisque l'âme, par sa fidélite à se mortifier et à se recueillir, reçoit pour l'ordinaire une oraison plus pure et plus intime qui consiste dans une simple vue, regard ou attention amoureuse en soi vers quelque objet divin », etc. Ainsi ce n'est pas l'âme qui se donne à elle-même cette oraison, elle la reçoit, mais elle la reçoit d'ordinaire, grâce à sa fidélité à se mortifier et à se recueillir. (Opuscule sur l'oraison de simple présence de Dieu, ch. 111.)

#### CHAPITRE III

# L'union amoureuse, fondement de l'oraison contemplative

17. De la doctrine que nous venons d'exposer il ressert déjà que les éléments constitutifs de l'oraison contemplative sont des grâces actuelles et non des grâces gratis datæ; ce sont des grâces éminentes de foi, qui éclairent l'âme sur la grandeur et la bonté incompréhensibles de Dieu, et un attrait d'amour, par lequel Dieu, attirant l'âme fidèle, l'unit à Lui par les liens d'une douce et sainte affection. L'union à Dieu, en effet, se fait par la connaissance et l'amour, tel est l'enseignement des théologiens comme celui des mystiques l, et plus parfaits sont la connaissance et l'amour, plus est parfaite l'union avec Dieu.

Il ne sera pas superflu de montrer par des passages des saints auteurs que telle est bien l'idée qu'ils se font de l'oraison con-

templative,

<sup>1</sup> Voir dans l'État mystique (ch. VIII, L'union mystique) la doctrine formelle de saint Thomas sur ce point. De même saint Jean de la Croix : « L'oraison contemplative unit à Dieu par une connaissance subnime. » (Montée, II, 12). Mais cette connaissance doit être jointe à l'amour, car « il n'appartient qu'à l'amour d'unir la créature au Créateur. » (Nuit, II, 18 et passim.)

«L'âme parvenue à l'état contemplatif trouve, dit saint Jean de la Croix, un grand bien-être à demeurer seule avec Dieu, à Lui donner son amoureuse attention, sans s'occuper d'aucune considération particulière, et à jouir d'une paix, d'un calme, d'un repos intime. Dans cet état la mémoire, l'intelligence, la volonté ne font aucun acte qui soit formel et raisonné, car dès que l'âme se met en présence de Dieu, elle entre en possession de cette connaissance confuse, amoureuse, qui est pleine de paix et de calme. » (Mortée, 11, 11, 12.)

Saint Jean de la Croix revient sans cesse, dans tous ses écrits, sur « cette connaissance confuse, indistincte de Dieu, sur cette « attention amoureuse, simple et fixée uniquement sur son « objet, à peu près comme quelqu'un qui ouvre les yeux pour « regarder avec amour » (Vie Flamme, str. III, § 6); et partout il donne cette disposition comme le caractère essentiel

de la contemplation 1.

18. Sainte Thérèse, tout en employant d'autres expressions, est au fond parfaitement d'accord avec le réformateur du Carmel. Dans cet état, d'après elle, la volonté <sup>2</sup> goûte de vraies délices, un calme profond; sans savoir comment elle se rend captive, elle donne simplement à Dieu son consentement, afin qu'Il l'emprisonne, et Dieu, en effet, la tient liée à Lui par l'amour. Parfois l'entendement et l'imagination partagent ce calme et ce doux repos de la volonté, parfoisils sont, au contraire, en proie à toutes sortes de distractions involontaires, sans toutefois distraire le cœur de son application à Dieu.

Il y a donc là une opération divine ordinairement douce et calme qui s'empare de la volonté, si bien que celle-ci n'a qu'à se laisser faire; elle reste, sans effort de sa part, liée à Dieu par l'amour. Souvent cette union subsiste au milieu des écarts de l'imagination et de l'entendement, parfois même en dehors de

<sup>1</sup> Quelques auteurs allèguent comme expliquant la nature des états mystiques certains textes de saint Jean de la Croix, qui, comme nous le verrons plus loin (n° 33), s'appliquent, non pas à l'état mystique proprement dit, mais à des faveurs particulières et exceptionnelles.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Coux à qui ces lignes de sainte Thérèse paraîtraient obscures, parce qu'ils ne sont pas habitués à prendre le mot « volonté » dans le sens scolastique, n'ont qu'à y substituer le mot « cœur », pour avoir une parfaite intelligence de tout ce passage.

l'oraison, au milieu des occupations et des travaux auxqu l'âme doit se livrer. Quand ce bien-être, ce bonheur intit communiqué à la volonté rejaillit sur les sens, envahit l'appo sensitif, ce sont alors de vraies délices tout intimes et f abondantes, que la Sainte appelle les goûts divins.

Ainsi il est facile de s'en rendre compte en lisant ses ouvrag partout où sainte Thérèse parle de la contemplation ordinail elle insiste sur l'opération que subit la volonté, qui se trou déclare-t-elle, unie à Dieu par l'amour sans s'être mise d'el même dans cette union; tout au plus aura-t-il fallu se recueil quelque peu, faire marcher la « noria » 1, et souvent cela mêi n'aura pas été nécessaire. Elle ne signale de la sorte que l' des deux éléments reconnus par saint Jean de la Croix, sentiment amoureux qui a son siège dans la volonté : elle parle pas de la connaissance générale de Dieu, sur laque insiste particulièrement son saint disciple. Mais ce qu'elle d la suppose nécessairement. En effet, les affections de la volon sont toujours produites par une connaissance intellectuel nihil colitum nisi præcognitum, et l'un suit si bien de l'aut que l'acte de volonté participe au mode de l'acte intellectu dont il découle. C'est justement ce qui arrive pour la conterplation : il y a dans l'intelligence une connaissance général indistincte de Dieu, et de là naît dans la volonté une affectic également confuse et indistincte. C'est même en raison de se caractère général et vague que le sentiment amoureux, comn le déclare souvent sainte Thérèse, persiste parsois au milie de toutes sortes de pensées, au milieu même des diverses occi pations de la vie.

19. Saint François de Sales, parlant de la contemplation, i représente comme une amoureuse, simple et permanente attention aux choses divines, celles-ci n'étant pas considérées par imenu comme dans la méditation, mais d'une vue simple et remassée, vue par conséquent générale et indistincte, comm disait saint Jean de la Croix. « Tout est vu en général et rien e

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La noria est une machine hydraulique fort commune en Espagna une sorte de pompe à godets, que l'on met en mouvement en faisar tourner un manège autour d'un poteau central; elle permet de puise beaucoup d'eau sans grande fatigue.

particulier », dit saint François de Sales. (Amour de Dieu, vi, 3, 4, 5.) A cette perception de Dieu et des choses divines se joint un amour paisible et doux : « Les amants humains se contentent parfois d'être auprès ou à la vue de la personne qu'ils aiment sans parler à elle et sans discourir à part eux, ni d'elle, ni de ses perfections, rassasiés, ce semble, et satisfaits de savourer cette bien-aimée présence, non par aucune considération qu'ils fassent sur icelle, mais par un certain accoisement

et repos que leur esprit prend en elle. »

Le saint Docteur compare encore cette âme, dont la volonté se repose ainsi en Dieu, à un petit enfant qui, reposant sur le sein de sa mère, à demi endormi, tire doucement et sans presque s'en apercevoir le lait qu'il savoure; ainsi, dit-il, « l'âme étant en repos devant Dieu, suce presque insensiblement la douceur de cette présence, sans discourir, sans opérer et sans faire chose quelconque par aucune de ses facultés, sinon par la seule pointe de la volonté ». C'est donc toujours un sentiment d'amour confus, indistinct, procurant à l'âme une satisfaction intime plus ou moins sensible.

Si l'on ne comprend pas comment l'âme peut éprouver des sentiments mal définis, confus, qu'on se rappelle ces sentiments vagues et indistincts de joie, de tristesse, d'ennui, etc., que chacun connaît pour les avoir ressentis. A la nouvelle d'un événement heureux notre cœur s'est dilaté; d'abord nous avons savouré notre bonheur, puis, d'autres préoccupations étant venues nous distraire, nous avons cessé de penser à ce qui causait notre joie; cependant une satisfaction intime est demeurée, qui a embaumé tout le reste du jour. Au contraire, nous avons subi quelque froissement, quelque peine; la cause de notre chagrin est passée, nous sommes maintenant tout entiers à d'autres affaires, et pourtant nous restons mornes, mélancoliques : il reste au fond de notre cœur une tristesse, un ennui vague, confus, mais profond et persistant.

20. Il ressort de tout cela que ce qui fait le fond, l'essentiel de la contemplation, c'est une union intime du cœur à Dieu, union amoureuse due non point à des considérations précises et raisonnées, mais à une connaissance de Dieu générale et indistincte, véritable don de la bonté divine. Cette union peut persister au milieu des divagations de l'imagination

et des écarts de l'entendement; elle procure à l'âme un bienêtre véritable, bien-être qui va parfois jusqu'à d'abondantes délices, et qui, d'autres fois, n'est qu'une satisfaction moins sensible, presque imperceptible, quoique toujours réelle.

Nous dirons plus tard quelles sont les formes accidentelles qui, venant s'ajouter à ce fond commun, constituent certains modes particuliers de contemplation. Mais auparavant, nous chercherons à expliquer la nature de cette union contemplative.

#### CHAPITRE IV

#### Comment s'opère l'union contemplative

§ 1. — Les opérations supérieures de l'âme, d'après saint François de Sales

21. Il nous semble impossible d'expliquer la nature de l'union contemplative, sans exposer d'abord quelques points de doctrine dont la connaissance, dit saint François de Sales, est grandement requise pour entendre tous les traités des choses spirituelles. (Amour: de Dieu, 1, 12.)

Nous ne pouvons mieux faire que d'emprunter cette doctrine au saint Évêque, dont les enseignements, à la fois précis et gracieux, pourront, nous semble-t-il, jeter quelque jour sur une

matière par elle-même assez obscure.

Après avoir expliqué, comme nous l'avons fait (tome Ier, nos 154-156) la nature des deux appétits, l'appétit sensuel ou convoitise, pour employer son langage, et l'appétit raisonnable ou volonté, le saint Docteur établit une distinction de degré entre les divers mouvements ou affections du second, c'est-à-dire de la volonté.

« Ces affections, dit-il, que nous sentons en notre partie raisonnable, sont plus ou moins nobles et spirituelles, selon qu'elles ont leurs objets plus ou moins relevés, et qu'elles se trouvent en un degré plus éminent de l'esprit. Car il y a des affections en nous qui procèdent du discours 1 que nous faisons selon l'expérience des sens; il y en a d'autres formées sur le discours tiré des sciences numaines; il y en a encore d'autres qui proviennent des discours faits selon la foi; et, enfin, il y en a qui ont leur origine du simple sentiment et acquiescement que l'âme fait à la vérité et volonté de Dieu. Les premières sont nommées affections naturelles, car qui est celui qui ne désire naturellement d'avoir la santé, les provisions requises au vêtir et à la nourriture, les douces et agréables conversations? Les secondes affections sont nommées raisonnables, d'autant qu'elles sont toutes appuyées sur la connaissance spirituelle de la raison, par laquelle notre volonté est excitée à rechercher la tranquillité du cœur, les vertus morales, le vrai bonheur, la contemplation philosophique des choses éternelles. Les affections du troisième rang se nomment chrétiennes, parce qu'elles prennent leur naissance des discours tirés de la doctrine de Notre-Seigneur, qui nous fait chérir la pauvreté volontaire, la chasteté parfaite, la gloire du paradis. Mais les affections du suprême degré sont nommées divines et surnaturelles, parce que Lui-même les répand en nos esprus 2 et qu'elles regardent et tendent en Dieu sans l'entremise d'aucun discours, ni d'aucune lumière naturelle, selon qu'il est aisé de concevoir par ce que nous dirons ci-après des acquiescements et sentiments qui se pratiquent au sanctuaire de l'âme. Et ces affections surnaturelles sont principalement trois : l'amour de l'esprit envers les beautés des mystères de la foi; l'amour envers l'utilité des biens qui nous sont promis en l'autre vie (espérance), et l'amour envers la souveraine bonté de Dieu (charité). » (Amour de Dieu, 1, 5.)

Si importante paraît à saint François de Sales cette doctrine, qu'il y revient encore un peu plus loin. « En ce temple mystique (notre âme) il y a trois parvis qui sont trois différents

<sup>1</sup> On sait que dans la langue du xvii; siècle on appelait discours ce que nous nommons raisonnement, et on disait discourir là où nous disons raisonner.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On voit ici un exemple du mot surnaturel, pris par saint François de Sales dans le sens expliqué plus haut (n° 15), et le saint Docteur donne de cette appellation une raison analogue à celle de sainte Thérèse. « Dieu lui-même les répand dans l'esprit »; ils ne sont donc pas en notre pouvoir.

degrés de raison; au premier nous discourons selon l'expérience des sens, au second selon les sciences humaines, au troisième selon la foi et, enfin, outre cela, il y a une certaine éminence et suprême pointe de la raison et faculté spirituelle, qui n'est point conduite par la lumière du discours, ni de la raison, ains par une simple vue de l'entendement, et un simple sentiment de la volonté, par lesquels l'esprit acquiesce et se soumet à la vérité et à la volonté de Dieu. » (Ibid., ch. xii.) Or, ces derniers actes, qu'on appelle actes directs, sont précisément les actes contemplatifs. La contemplation, comme l'enseignent à bon droit Bossuet et Fénelon, n'est autre chose qu'une série d'actes de foi et d'amour si subtils, si déliés, qu'ils consistent dans une simple vue de l'intelligence, un simple consentement de lavolonté, et qu'il n'est besoin pour les produire d'aucun raisonnement.

22. Le Vén. Libermann, partout où il traite de la différence entre les aetes contemplatits et les opérations inférieures de l'âme, emploie, il est vrai, un langage moins scolastique et, par là même moins précis que le saint Évêque de Genève, que nous citions tout à l'heure; mais c'est au fond la même doctrine (Écrits, p. 242): « Notre âme, dit-il, — et les expressions que nous allons citer reviennent souvent sous sa plume — notre âme a deux manières d'opérer: une insensible, quand elle agit uniquement par ses puissances et indépendamment des facultés sensibles, et une autre sensible, quand elle agit par le moyen des sens <sup>1</sup>. De là il résulte que l'âme a deux manières de s'unir à Dieu et, par conséquent, de faire oraison, l'une insensible, l'autre sensible. De même Dieu opère de ces deux manières dans nos âmes »: d'une façon sensible par les impressions affectives, et d'une façon insensible par les opérations contemplatives.

<sup>1</sup> Pour parler avec toute la rigueur philosophique, il faudrait apporter à ce langage quelque restriction, car si les sens ont moins de part dans les opérations supéricures de l'âme (actes directs), celle-ci ne se passe pas entièrement de leur concours; point de pensée sans espèce sensible, point d'acte de volonté sans pensée; seulement, la part des sens est aussi amoindrie que possible, si bien que leur action échappe pour ainsi dire et n'est pas aperçue: In divina contemplatione, dit le B. Albert le Grand, non fit abstractio ab usu potentiarum inferiorum, quia remanent secundum aliquem usum, sed tantum ab actu secundum intensionem, quia anima non attendit operationem ipsarum, et actio debilitatur. (In libr. de myst. theol., cap. 1, 6, circa, 2.)

Sous le nom d'opérations sensibles, le Vénérable auteur englobe, nous semble-t-il, toutes les opérations dont l'âme constate facilement, en elle-même, et l'existence et la nature; du moins, il réserve le nom d'opérations insensibles de la grâce à celles que saint François de Sales appelle surnaturelles. Ces dernières, en effet, se passant dans la cime de l'âme, consistant dans des vues rapides de l'esprit et dans de simples acquiescements de la volonté, on n'en a pas aussisensiblement conscience.

#### § 2. — Les actes directs

23. Nous venons de signaler les actes directs. On appelle ainsi ' des actes qui ne sont pas discursifs, mais qui se font sans raisonnement et par un simple regard, qui sont parfois si déliés que l'âme ne les aperçoit pas. Ceci arrive surtout quand ces actes, selon le langage des théologiens, sont pratiqués dans le cœur et non signifiés. Il y a, en effet, de ces actes qui ne sont exprimés par aucun signe; l'âme ne se les parle pas à elle-même, elle ne se sert, pour les rendre, d'aucun terme, d'aucune image, ce sont de simples tendances, des aspirations du cœur, des sentiments rapides, mais qui n'en sont pas moins très réels, et qui peuvent être très libres, très volontaires et, par conséquent, très méritoires aux yeux de Dieu.

Les actes directs se rencontrent dans un cœur rempli de préoccupations profanes, mais alors leur objet n'a rien de surnaturel. Voyons, par exemple, ce qui se passe « dans le cœur d'une mère qui pense à un enfant chéri. Durant tout le temps qu'elle s'entretient dans cette douce pensée, n'exerce-t-elle pas l'amour maternel? Et comment? 1º Par des actes directs qui ne sont que de simples mouvements intérieurs, qu'une simple tendance de cœur vers cet enfant chéri; 2º par des actes non réfléchis, puisqu'elle ne fait point de réflexion si elle aime; 3º par des actes peu ou confusément aperçus, puisqu'elle ne les connaît que par un sentiment confus qu'elle éprouve, sans nulle attention à démêler ce qui se passe alors dans elle-même; 4º par des actes nullement signifiés, puisqu'elle ne dit ni de bouche, ni même intérieurement et de cœur : j'aime bien cet enfant; elle l'aime

<sup>1</sup> Cf. Bossuet. Instruction sur les états d'oraison, l. V.

pourtant par des actes véritablement pratiqués dans son cœur; elle aime alors, sans le dire autrement qu'en aimant, et si cett enfant pénétrait comme Dieu dans le cœur de sa chère mère, n'y verrait-il pas toute son actuelle tendresse pour lui? Toutefois, ces actes, sans être réfléchis, sont tellement délibérés, consentis et voulus, que si l'objet en était criminel, cette mère pécherait, et ne manquerait pas ensuite de s'accuser en confession d'avoir passé un temps considérable dans une disposition d'esprit et de cœur volontaire et coupable. » (Caussade. Instructions spiri-

tuelles, 2e partie. Dialogue préliminaire.)

Cette comparaison du P. de Caussade indique bien le caractère rapide et comme instinctif des actes directs. Elle aide à comprendre comment, quand une âme est sous l'influence d'un sentiment profond et ardent, il se produit en elle une succession de mouvements vifs, instantanés et non raisonnés, de joie ou de douleur, de complaisance ou d'aversion, de désir ou de crainte. Ces mouvements sent libres si le sentiment lui-même, la disposition d'âme d'où ils naissent, est acceptée, consentie par la volonté; dans le cas contraire, si le sentiment qui les produit est renié par l'âme et persiste quand même, ce ne sont plus que des velléités, des désirs indélibérés, motus primoprimi, que l'âme rejette et qui ne lui sont plus imputables.

24. Mais, s'il y a une similitude entre les actes directs naturels et ceux de la contemplation, il y a entre eux une différence notable. Les actes directs, quand ils sont profanes, sont toujours sensibles, les sens et surtout l'imagination y jouent un grand rôle, l'appétit sensitif en est toujours fortement ému. Ainsi, dans l'exemple que nous venons de donner, c'est en contemplant de ses yeux son enfant ou en se le représentant imaginativement que le cœur de la mère ressent tous ées mouvements d'amour. Il n'en peut être autrement; ce qui est naturel ne peut que suivre les lois ordinaires de la nature; or, la nature du composé humain veut qu'il arrive à la connaissance et à l'amour par le sensible, et l'objet de cette affection naturelle ayant lui-même un être sensible, est facilement saisi et aimé sensiblement.

Au contraire, Dieu étant de sa nature spirituel est perçu et doit être aimé d'une façon plus spirituelle, d'une connaissance et d'un amour où les sens ont moins de part. Il est vrai qu'au début, comme nous l'avons montré, les facul tés sensibles coo-

pèrent activement à l'amour de Dieu, pendant que la raison guidée par la foi présente à l'âme les motifs d'exercer cet amour. Mais tant que l'amour divin repose sur ces bases, il demeure imparfait, et par lui n'est réalisée qu'une union avec Dieu faible et incomplète. En effet, les représentations, les imaginations, et toutes les opérations sensibles de l'âme humaine, nous dit avec raison saint Jean de la Croix (Montée, 11, 11), n'ont aucune proportion, aucun rapport immédiat avec Dieu, elles ne

sont pas un moyen prochain de nous unir à Lui.

Bien plus, les conceptions intellectuelles distinctes sont insuffisantes à nous faire saisir la Divinité, à nous mettre en contact avec Dicu. Tout ce que nous conceyons à l'aide du raisonnement ne peut nous donner de Dieu qu'une idée très imparfaite. Oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit. L'œil de l'homme n'a point vu, son oreille n'a point entendu, son cœur n'a point compris, etc. C'est là encore l'enseignement très juste de saint Jean de la Croix. D'après ce saint auteur (Montie, II, 7), de même que la mémoire ne pourra jamais former dans l'imagination des images qui représentent Dieu, de même aussi l'entendement, avec toute son activité, ne saura rien concevoir qui soit semblable à Dieu, et la volonté ne pourra savourer des délices et des voluptés qui approchent de ce Bien suprême. Ainsi donc, les considérations les plus sublimes sur l'être de Dieu, les pensées les plus justes qui nous seront présentées ou que nous nous formerons nous-mêmes sur ses perfections seront toujours très éloignées de Dieu, et ne peuvent que très imparfaitement nous unir à Lui:

Pour nous unir à Lui aussi parfaitement qu'il est possible en cette vie « segun que en esta vida se puede » il faudra une connaissance de Dieu, dégagée du sensible et supérieure à celle que donnent les plus beaux raisonnements, même éclairés par la foi!

l Longtemps avant saint Jean de la Croix, le B. Albert le Grand avait enseigné que, pour arriver à la véritable union avec Dieu, à laquelle toute âme fervente doit aspirer, il faut se dégager du sensible. Voici, entre bien d'autres, un passage significatif. « Rejetez de votre esprit tous les fantômes, espèces, images et formes créées quelconques, pour vous occuper de Dieu au dedans de vous-même avec une intelligence, un cœur et une volonté bien nus. C'est là la fin de tous les exercices, se porter vers Dieu et se reposer en Lui au dedans de soi-même,

25. Les actes directs naturels viennent donc ou d'une impression sensible ou d'une considération raisonnée qui, mettant dans l'âme certains sentiments vifs et puissants, la dispose à produire ces actes rapides. Au contraire, les actes directs surnaturels ne sont dus ni à des impressions sensibles, ni à des raison-

nements quelque frappants qu'ils soient.

Quand une âme contemplative éprouve l'union amoureuse, quand elle se sent liée à Dieu par les sentiments à la fois ardents et paisibles, intenses et doux de la quiétude, elle voit clairement, si elle veut analyser son état, que ce n'est point ce qui frappe ses sens, comme les chants, la beauté du culte, ce ne sont point des représentations imaginatives des choses saintes, ni de belles et sublimes pensées qui causent en elle cet amour. Si les sens sont émus, ce qui arrive souvent, c'est secondairement ou concomitamment; mais ce qui est atteint directement, ce sont les facultés les plus spirituelles de son être; ce sont elles qui sont saisies par l'amour divin. Les auteurs mystiques, pour peindre cet état, disent que ces opérations contemplatives se passent dans la cîme de l'âme; c'est le terme le plus juste et le plus propre que l'on puisse trouver.

Il ne faudrait pas en conclure que les moyens sensibles, les considérations pieuses ou encore les représentations imaginatives, par exemple de la Très Sainte Vierge et de Notre-Seigneur, sont inutiles à l'âme parvenue à l'oraison de quiétude. Ces moyens peuvent favoriser les opérations contemplatives, mais ils ne les produisent pas (dispositive agunt, non causaliter); ils éloignent les obstacles, ils placent l'âme dans un état de recueillement où l'union amoureuse deviendra plus facile, mais ils ne

contribuent qu'indirectement à cete union amoureuse.

par un acte très pur de l'intelligence et un mouvement très fervent de la volonté, sans embarras d'images sensibles. » De adhærendo Deo, cap. Iv. Nous avons montré dans un æutre ouvrage: La Vie d'union à Dieu que tel est l'enseignement des plus grands Maîtres de la Mystique. Voir la table analytique. « On se dispose à la contemplation en quittant le sensible pour se jeter en Dieu. »

#### § 3. — Le rôle de l'intelligence dans la contemplation

26. D'où viennent ces actes directs de la contemplation? Videmment, c'est dans l'intelligence qu'il faut en chercher le principe, les actes intellectuels précédant toujours les actes affectifs: nihil volitum nisi præcognitum. Mais l'intelligence — nous venons de l'établir — n'est mise en acte dans le cas qui nous occupe ni par des images sensibles, ni par des considérations aisonnées; comment donc est-elle atteinte? Par une contemplation obscure, indistincte, par une vue générale et confuse des perfections divines.

Quand une âme contemplative se trouve devant le Très Saint Sacrement, elle éprouve assez souvent en elle-même comme une ensation d'attraction envers son Dieu. Dans cet état, elle ne ense plus à rien, elle ne fait rien, elle ne prie même pas, elle ime. Cette union avec son Dieu est parfois violente, plus fréruemment douce et paisible, et d'ordinaire pleine de délices. Eh vien, ce n'est pas par les facultés sensibles, par l'imagination m'elle saisit la présence de son bien-aimé Jésus, c'est d'une açon plus intime et plus spirituelle, c'est vraiment par la cîme le l'âme, comme disent les mystiques. Si elle a pu utilement, au ommencement de sa contemplation — encore n'est-ce pas oujours indispensable — se représenter imaginativement le oux Sauveur, maintenant cela ne lui est plus nécessaire, elle tteint plus directement l'objet de son amour; elle sent sa résence, elle sent sa bonté, elle sent son amabilité, plutôt u'elle ne pense distinctement à ces perfections du Bien-aimé; lle saisit comme en bloc et confusément les charmes divins de lelui qu'elle aime, et cette appréhension, cette contemplation, ù le cœur a plus de part que l'esprit, est bien plus parfaite que e le serait une contemplation distincte.

27. Cette supériorité de la contemplation indistincte ou négaive sur la contemplation distincte ou affirmative est enseignée

ar tous les Maîtres.

Saint Alphonse de Liguori, qui les résume tous, dit : « Contemlatio negativa est longe superior quam affirmativa. Hæc contemlatio negativa dicitur CLARA CALIGO quia ob nimiam lucis bundantiam intellectus obscuratur : quemadmodum qui intuetur solem, radiorum fulgore obcœcatus NIHIL CERNIT, SED TANTS
INTELLIGIT SOLEM ESSE MAGNUM QUODDAM LUMEN; sic Deus
ista caligine infundit animæ lucem magnam, quæ facit ut
intelligat non jam veritatem aliquam particularem, sed acque
generalem quamdam et confusam notitiam ejus incomprehen
bilis bonitatis, unde anima incipit efformare altissimam de A
ideam, licet confusan. »

« La contemplation négative est de beaucoup supérieure à contemplation affirmative. On l'appelle obscurité lumineu parce que l'intelligence y est comme aveuglée par l'abondant des lumières. Celui qui regarde le soleil, ébloui par l'éclat de rayons, ne discerne rien; il voit seulement que l'astre est luminaire puissant. De même Dieu dans cette obscurité don à l'âme une grande lumière: par cette lumière l'âme ne découpas une vérité particulière, mais elle acquiert une notion génale et indistincte de l'incompréhensible bonté de Dieu, et elle forme ainsi de Lui une idée très élevée quoique confuse. (Praxis, nº 135.)

L'expérience confirme cette doctrine des Saints et montre quette perception générale et confuse des amabilités de Dieu plus parfaite que la connaissance distincte et raisonnée de se perfections. On voit, en effet, tous les jours des gens simples ille ttrés, mais fervents et favorisés de ce don, avoir des idées biplus justes et une conviction bien plus profonde et bien pla forte des grandeurs de Dieu que des savants beaucoup pl

instruits

28. « Cette contemplation ténébrcuse, dit saint Jean de Croix, n'est autre que la théologie mystique, que les docteu appellent sugesse secrète, et qui, selon la doctrine de sair Thomas, est communiquée et infuse dans l'âme plus particulirement par la voie de l'amour divin, sans le secours des opéritions naturelles de son entendement et de ses autres facultés. Non seulement elle est secrète quand elle purifie mystérieus ment au milieu des ténèbres et des épreuves; elle l'est encolorsque la lumière est venue et que la sagesse est accompagnée clarté. Elle est alors si cachée que l'âme ne peut l'apercevoir ne trouve aucun terme pour l'exprimer; aucun moyen, aucu comparaison ne peuvent rendre la sublimité de cette sagesse da délicatesse du sentiment spirituel dont l'âme est pénétrée.

Cette sagesse intérieure est si simple et si spirituelle que, n'entrant point dans l'entendement revêtue d'images ou d'espèces sensibles, l'imagination et les sens ne peuvent la représenter lors même qu'elle s'entoure de plus de clartés et qu'elle est plus savoureuse... Tel est le langage divin : plus il est intérieur, spirituel et élevé au-dessus des sens, plus il fait cesser-les opérations de l'imagination, de l'esprit et des autres puissances de l'homme.

« Nous pouvons conjecturer de là pourquoi certaines personnes, d'un naturel doux et craintif, ne peuvent, malgré leurhonne volonté, rendre compte à leur directeur de ce qui se passe dans leur intérieur. Elles éprouvent une grande répugnance à en parler et ne savent pas comment le faire, surtout lorsque la contemplation est plus simple et pour ainsi dire insaisissable à leur propre esprit. Dans cet état, on se borne à affirmer que le cœur est satisfait, tranquille et content; qu'il goûte Dieu et qu'il lui semble que tout va bien; mais quant à dévoiler ce qui se passe dans ce sanctuaire intime, il est impossible de l'exposer si ce n'est en termes vagues et généraux. S'agit-il de grâces particulères, comme des visions, certains goûts de Dieu, etc., c'est tout autre chose; car ces faveurs se-manifestent d'ordinaire sous des formes sensibles, qui permettent de trouver des termes. ou des comparaisons pour les exprimer. Mais l'état de pure contemplation, on ne sait pas le décrire, et c'est pour cela qu'on l'appelle secret. » (Nuit obscure, II, 17.)

20. Cette contemplation ténébreuse comporte des degrés bien différents. Pour revenir à la comparaison de saint Alphonse, sans rien voir de distinct dans le disque solaire, on peut trouver plus ou moins éblouissant l'éclat de ses rayons : le ciel peut être très pur et l'astre alors sera très lumineux; au contraire une légère brume peut s'interposer et diminuer sa splendeur. De même cette vue générale et indistincte, cette contemplation obscure des perfections divines peut être très forte et très éblouissante; ce sera par exemple la « clara caligo » de saint Louis de Gonzague, la « grande ténèbre » de sainte Angèle de Foligno; elle peut au contraire être presque insensible, et c'est ce qui arrive, nous enseigne saint Jean de la Croix, dans la nuit des sens, à l'entrée de la voie contemplative, où l'âme s'en aperçoit

à peine et ne comprend rien à son état.

Des principes qui précèdent il ne faudrait pas conclure à un vision directe et intuitive de l'Être divin. Quoi qu'en aient dit ontologistes, la vue immédiate de Dieu est réservée à la Patra Ici-bas Dieu est connu par ses attributs, dont l'âme se fait un idée, species intelligibilis, plus ou moins saisissante; Il n'e pas atteint directement et dans son essence.

#### § 4. — Les dissérentes manières de connaître Dieu

30. On peut connaître Dieu surnaturellement de qua manières : à l'aide du raisonnement éclairé par la foi, par lumières mystiques de la contemplation, par les lumièr purement spirituelles et miraculeuses de la vision intellectue

et par la vision intuitive.

seule en percoit la justesse.

D'abord à l'aide du raisonnement éclairé par la foi. L'intel gence humaine peut arriver, par la seule force du raisonnement à se convaincre des perfections divines et dire: Dieu est grantout-puissant, infiniment bon, Dieu nous a créés, Dieu no aime, Dieu est l'Etre au-dessus de tous les êtres, sa nature e inexplicable. Il est des rationalistes, des hérétiques forme privés de foi, qui acceptent ces vérités, mais chez eux la rais

31. Quand un chrétien fait sur ces mêmes yérités acte de foi, s'appuie sur la Révélation; il part de ce principe: Dieu l'a dit je veux le croire; sa croyance dès lors est surnaturelle et métoire. Dans ce cas l'intelligence humaine obtient une puissan de perception supérieure à sa force native, elle aperçoit l vérités révélées sous un jour nouveau et surnaturel qu'appelle le lumen fidei. Chez l'âme croyante, mais imparfait cette lueur céleste qui éclaire les vérités révélées est fait encore; aussi de même que pour arriver à ces vérités fondame tales elle a eu besoin de raisonnements, de même quand el veut en tirer les conclusions: Dieu mérite que je lui sacrifie tou que pour Lui je renonce entièrement à moi-même, elle au de nouveau besoin de raisonnements plus ou moins laborieu

32. L'âme contemplative perçoit les mêmes vérités et aussi L vérités qui en découlent, mais elles lui apparaissent revêtu d'une grande splendeur, confuse peut-être comme la lumière d soleil, mais comme elle éblouissante et comme elle saisie du premier coup d'œi] '. Elle voit surtout que Dieu est l'Être incompréhensible, qu'Il surpasse toutes les idées que nous pouvons nous faire de Lui. Ces notions que la foi lui a fournies en suivant les déductions de la raison, l'Esprit-Saint les lui confirme par une autre voie. Agissant directement sur la partie suprême de l'esprit, Il y imprime ces mêmes vérités, Il lui en donne une conviction nouvelle, une intelligence plus parfaite, que tous les raisonnements aidés de la foi n'auraient pu lui procurer. Elles font alors sur l'esprit du contemplatif une impression si vive qu'il se contente de les regarder, de les contempler, de s'en délecter.

L'action de l'Esprit-Saint se borne-t-elle alors à rendre les vérités de foi déjà acquises plus éclatantes, en rendant les idées que l'âme se faisait plus lumineuses, ou bien en combinant et rapprochant Lui-même, en même temps qu'Il les illumine, les diverses données que l'âme possède déjà, ou bien met-Il dans l'intelligence des idées qui font saisir beaucoup plus parfaitement les mêmes vérités; les trois modes sont possibles et peuvent se succéder chez la même personne. Souvent quand le contemplatif se met en présence de Dieu, il semble qu'aucune idée nouvelle ne se présente d'elle-même à son esprit, mais les pensées qu'il se rappelle et qui ont Dieu pour objet revêtent une lumière forte et douce, et font sur lui une impression que ne font pas les autres pensées, et qui suppose une intervention spéciale de l'Esprit-Saint. Parfois aussi une pensée de foi, comme celle de l'amour de Dieu pour lui, ou bien de la grandeur incompréhensible, des charmes et amabilités inexplicables de la Divinité, entre en lui si subitement, et le frappe si fortement qu'il voit que Dieu Lui-même a fait naître en lui cette pensée, et lui en a donné une idée saisissante.

<sup>1</sup> Nous avons dit que pour bien faire comprendre un phénomène, il faut le présenter dans tout son développement. Aussi décrivons-nous iei la contemplation ordinaire à son apogée, telle qu'elle se présente quand l'entendement est vivement illuminé en même temps que la volonté est embrasée d'amour. Nous devons dire que dans beaucoup de cas les lumières n'ont pas cet éclat, elles existent, mais à l'état rudimentaire; alors l'influence mystique s'exerce plutôt sur la volonté qui est suavement attirée, sans que l'esprit soit aussi frappé des grandeurs divines.

Mais ces vérités, qui lui apparaissent si lumineuses, ne sont pas pour lui des nouveautés; il sait que Dieu les a révélées, e c'est par docilité à l'enseignement divin qu'il les accepte avel amour. La faveur qu'il a reçue ne le fait donc pas sortir di l'ordre de la foi; elle ne sé substitue pas à la foi, mais elle la

fortifie, l'éclaire, la perfectionne.

33. Dieu favorise parfois ses amis de lumières plus merveir leuses encore. Dans le cas précédent les lumières éminentes, in tuitives, de la contemplation ne sortent pas l'homme de son étal normal; elles sont surnaturelles, mais en conformité avec la nature de notre intelligence, telle qu'elle exerce ici-bas ses actes c'est une connaissance par espèces intelligibles, plus parfaites mais de même ordre que nos espèces intelligibles humaines. Mai il est un mode de connaissance beaucoup plus élevé, qui n convient pas à notre état présent, mais ne répugne pas à notr nature, car il deviendra le mode de connaissance dont nou jouirons aussitôt après notre mort : c'est la connaissance del purs esprits, des âmes du purgatoire et des damnés eux-mêmes: elle se fait par des espèces purement intellectuelles, sans aucur rapport avec les mots du langage humain, ni avec les phan tasmes de l'imagination. On l'appelle souvent vision intellec tuelle; elle ouvre à l'âme de très vastes horizons : un ange embrasse d'un seul regard des vérités, des objets, des fait que nous ne pouvons considérer que l'un après l'autre et dans un long espace de temps. Par elle on peut connaître les objets éloignés, « tous les objets visibles du ciel et de la terre », et aussi « les substances simples ou immatérielles comme les anges et les âmes ». (Montée du Carmel, II. 24.)

Grâce à ce mode de perception vraiment miraculeux 1, de saints personnages ont pu lire les secrets des cœurs, connaître

et prédire les faits à venir.

Ccs connaissances quand elles ont pour objet des créatures ou des faits contingents, n'unissent pas l'âme à Dieu, puisque l'âme s'unit à Dieu en Le connaissant Lui-même et en l'a'mant Elles sont préternaturelles et non surnaturelles; on doit les

<sup>1</sup> Nous prenons le moi miraculeux dans le sens de dérogation aux lois de la nature. Cophénomène n'est pas un miracle proprement dit, parce qu'il n'est pas sensible.

ranger parmi les grâces gratis datæ et non parmi les grâces actuelles. Mais on peut aussi par ce mode de perception angélique obtenir « des notions sublimes sur les attributs divins comme la toute-puissance, la force, la bonté, la douceur de Dieu. Ces connaissances si élevées qui sont jointes à l'amour », et qui sont non pas distinctes et particulières, mais « générales, ne sont données qu'aux âmes parvenues à l'union divine ». Du reste « elles produisent elles-mêmes l'union divine ». L'âme en effet les obtient par une touche mystérieuse de la Divinité, « touche de connaissance et d'amour savoureux, toque di noticia y sabor, qui pénètre jusqu'au fond le plus intime de l'âme ». (Montie, 11, 24.) Elles sont de l'ordre surnaturel; ce sont des grâces actuelles d'un nouveau genre et extrêmement élevées. Elles ne peuvent être communiquées par les anges cux-mêmes. Seul « le Seigneur, qui demeure substantiellement dans l'âme, les produit ». Le plus haut degré d'oraison auguel une âme puisse s'élever s'obtient par cette voie, mais l'âme ne recoit ces communications de lumières et d'amour vraiment angéliques qu'après avoir passé par une purification complète, par la nudité de l'esprit et le dépouillement absolu de tout ce qui est créature. (Nuit obscure, 11, 23.) Ainsi pouvaient faire oraison les anges pendant la durée de leur épreuve, ainsi la font, mais sans pouvoir augmenter leurs mérites, les âmes du purgatoire.

Il faut soigneusement distinguer de l'état mystique proprement dit e s'phénomènes d'ordre angélique. Les âmes saintes qui reçoivent ces communications et qui jouissent aussi des lumières mystiques ne marquent pas toujours aussi nettement que saint Jean de la Croix la différence des unes et des autres. Qui voudrait voir dans tous les faits intimes qu'elles racontent de simples degrés du même état, ou qui chercherait à expliquer l'état mystique par la description qu'elles font de ces faveurs d'un autre ordre, commettrait une confusion tout à fait

regrettable.

34. Les trois modes de la connaissance de Dieu que nous venons d'expliquer ne Le font pas voir face à face. Deum nemo cidit unquam : personne n'a jamais vu Dieu, dit et répète l'Apôtre bien-aimé (Jean, 1, 18 et I Jean, 1v-12). Quem nullus hominum vidit, sed nec videre potest, aucun homme ne l'a vu ni ne peut Le voir, dit saint Paul (I, Tim. vi, 16). Le simple

croyant, l'âme contemplative, l'âme séparée et l'ange lui même avant d'entrer dans la gloire ne connaissent Dieu que par des espèces intellectuelles, d'ordre différent, mais qui toutes sont des intermédiaires entre Dieu et l'âme. Dans la visiori intuitive, au contraire, il n'y a plus d'espèces intellectuelles Dieu Lui-même s'unit à l'intellect et se révèle à Lui sans intermédiaire. Par tous les autres modes de connaissance, même par la connaissance purement spirituelle, l'âme voit Dieu dans un miroir informe ' et en énigme, elle ne Le connaît qu'imparfaitement; par la vision de gloire elle Le voit face à face, elle Le connaît directement, comme elle est connue de Lui: Videmununc per speculum in ænigmate; tunc autem facie ad faciem, Nunc cognosco ex parte; tunc autem cognoscam sicut et cognitue. sum (I Cor., XIII, 12).

34 bis. Nous avons réfuté longuement ailleurs (Faits extraordi naires), la théorie toute nouvelle d'un auteur contemporain qui contrairement à ce que nous devons de dire, donne comme é'ément caractéristique et fondamental de tout état mystique une perception directe de Dieu à l'aide de sens spirituels. Comme les arges, les démors, les âmes du purgatoire se perçoiven entre eux, ainsi toute âme contemplative percevrait Dieu!! Ici nous nous bornerons à citer la déclaration formelle d'une sainte âme qui connaissait très bien par expérience ce qu'es l'état mystique. La mère Anne-Séraphine Boulier (1628-1683) cette supérieure de la Visitation de Dijon qui, favorisée de dons les plus élevés, fut en grande réputation de sainteté e que sainte Marguerite-Marie déclara avoir été placée au cie parmi les Séraphins, a écrit les lignes suivantes : « Ce que établit la vie déiforme en l'âme mystique est bien quelque chose de divin, mais non pas Dieu même et toutes les communications de lumière et d'amour qui élèvent l'esprit et le cœu. ne sont pas quelque chose d'incréé et d'essence divine, puisque nous ne sommes faits enfants que par grâce. Ainsi l'âme expé rimente bien que ce n'est pas l'essence divine qui est en elle pour devenir ce plus intime et ce plus qu'elle-même, mais une participation créée de l'incréé, qui fait devenir l'âme par grâce

<sup>1</sup> Les miroirs, du temps de saint Paul, étaient des miroirs métallique ne donnant que des images vagues et obscures.

quelque chose de ce que Dieu est par nature. Ainsi tout ce qui se voit, se sent et s'acquiert dans la vie déiforme n'est pas Dieu, mais un pur don de Dieu. Ce serait tomber dans une grosse erreur de prendre l'Être divin participé pour la Divinité même. » Sa Vie. Avis, III. Partie, XXII, XXIII.

#### § 5. — Enseignement de Bossuet sur ce sujet

35. Nous croyons utile de mettre ici sous les yeux du lecteur une page où Bossuet explique la nature de la contemplation. On y verra exposée en beau langage une doctrine identique à la nôtre et qui, après les explications que nous venons de donner,

sera, croyons-nous, plus facile à saisir.

« Souvenez-vous, dit-il, que l'âme, déchue de la justice originelle et entièrement livrée aux sens, ne se connaît plus ellemême qu'avec une peine extrême; et, comme dit saint Augustin, s'enveloppant avec les images sensibles, dont elle est tout offusquée, elle se fait, par ce moyen, toute corporelle, et ne se distir gue point elle-même d'avec son corps... Par une suite de cet état, ce qu'elle ignore le plus, ce sont ses actes et ses mouvements intellectuels: les sens occupent tout, et on se remplit tellement des objets corporels qu'ils nous apportent que, ne voyant rien qu'à travers ce nuage épais, on croit en quelque façon que tout est corps et que ce qui n'est pas corps ou corporel n'est rien. D'où vient aussi que l'âme est si peu touchée des biens purement intellectuels et que toute sa pente est vers les sens et les objets sensibles?

«On ne sort de ce triste état que peu à peu et avec d'extrêmes efforts. J'avoue bien que l'âme peut se redresser par son raisonnement, comme ont fait quelques philosophes. La foi la redresse aussi d'une manière plus prompte et plus efficace, mais c'est proprement dans la contemplation que, recueillie en elle-même, elle commence à se démêler comme expérimentalement d'avec le corps dont elle se sent appesantie, et à séparer ses opérations intellectuelles, qui sont ses véritables actions, d'avec celles des sens et de la partie imaginative, qui n'est autre qu'un sens, un peu plus intérieur que les autres, mais, dans le fond, aussi grossier, puisqu'après tout ce qui y entre n'est toujours que corps.

« L'âme donc, dans cette ignorance, naturellement dominé rar l'habitude de sentir et de croire en quelque façon que riei n'est réel que ce qui se sent, ce qui se touche, ce qui se manie en se réduisant peu à peu à la pure intellection, s'échapp G'elle-même et ne croit plus opérer, pendant qu'elle commence exercer ses plus véritables et plus naturelles opérations. Le ctes de la volonté sont encore plus imperceptibles que ceux de l'intelligence, car, encore que toute pensée soit prompt el rapide de sa nature, ce qui fait dire à ce sublime poète, pour xprimer la célérité d'un mouvement: « Vite comme la pensée : néanmoins l'acte de la volonté, si on veut le ranger parmi la pensées, se trouvera le plus vite de tous les actes humains nuisqu'il ''est tellement qu'à peine a-t-on le loisir de le sentif L'entendement se promène sur diverses propositions pou former un raisonnement et tirer une conséquence, mais le coudu consentement, pour ainsi parler, se donne en un instant et n se connaît qu'à ses effets.

« L'âme donc, dans l'état de contemplation, se trouve s épurée, ou, comme parlent les spirituels après Cassien, « s mince et si déliée » extenuata mens, et ses pensées si subtiles e si délicates que les sens n'y ont point de prise... Dans cet éta de pure contemplation « l'âme s'appauvrit, dit encore Cassien elle perd les riches substances de toutes les belles conception de toutes les belles images, de toutes les belles paroles » doit elle accompagnait ses actes intérieurs. On en vient donc jusqu' parler le pur langage du cœur. Jusqu'à ce qu'on en soit venu ce point, on parle toujours en soi-même un langage humain, e on revêt ses persées des paroles dont on se servirait pour le exprimer à un autre. Mais dans la pure contemplation, on e vient tellement à parler à Dieu qu'on n'a plus un autre langas que celui que Lui seul entend, qui est celui que nous avor appelé le langage du cœur, surtout dans l'acte d'amour qui ne s peut et ne se veut expliquer à Dieu que par lui-même. On ne la dit qu'on l'aime qu'en aimant, et le cœur alors parle à Die send.

. « Si l'on vient et jusqu'où l'on vient à la perfection d'un t acte pendant cette vie, et si l'on en peut venir jusqu'au poir de faire entièrement cesser au dedans de soi toute image toute parole, je le laisse à décider aux parfaits spirituels; i

où j'ai besoin d'éviter toute question, je me contente de dire que cet épurement s'avance si fort dans la sublime contemplation qu'on entrevoit du moins la parfaite pureté, et que, si l'on n'y parvient pas entièrement, on a quelque chose qui s'en ressent beaucoup. La pensée donc, ainsi épurée, autant qu'il se peut, de tout ce qui la grossit, des images, des expressions du langage humain, de tous les retours que l'amour-propre nous inspire sur nous-mêmes, sans raisonnement, sans discours, puisqu'il s'agit seulement de recueillir le fruit et la conséquence de tous les discours précédents, goûte le plus pur de tous les êtres, qui est Dieu, non seulement par la plus pure de toutes les facultés intérieures, mais encore par le plus pur de tous les actes et s'unit intimement à la vérité plus encore par la volonté que

par l'intelligence.

« L'âme entre alors véritablement dans l'école du Saint-Esprit, dans cette école intérieure, où elle est excellemment enseignée de Dieu. « Qu'elle est éloignée, dit saint Augustin, des sens de la chair », cette école où règnent la paix et le silence: cette école « où Dieu se fait entendre », où se tient le conseil du cœur, où se prennent les résolutions, « encore un coup, dit le même Saint, qu'elle est éloignée des sens de le chair! » Le sens étonné n'y voit rien, et l'âme qui lui échapp lui paraît comme réduite à rien : Ad nihilum redactus sum er nescivi. « J'en suis réduit au néant », disait David, et ce néant même que je trouve en moi dans un fond où Dieu me ramène, m'est impénétrable, et nescivi ; ce qui lui fait ajouter : « Je suis de venu de vant vous comme une bête » : ut jumentum, sans raisonnement, sans discours, et tout ce que je puis dire en cet état, « c'est que je suis toujours avec vous », et que je ne trouve que vous dans l'obscurité de la foi où vous m'avez enfoncé : et ego semper tecum. Voilà ce que je puis dire, en bégayant, de l'exercice parfait et de l'imperceptible vérité des actes intellectuels dans la sublime contemplation. » (Instruction sur les états d'oraison, l. V.)

# § 6. - La contemplation est l'effet des dons du Saint-Espril

36. La doctrine que nous avons exposée est en parfaite harmonie avec ce que les Maîtres nous enseignent des dons du

Saint-Esprit, qui conduisent l'âme, non pas comme les vertus infuses par des motifs raisonnés, par des conclusions légitimement déduites, mais bien par des illuminations et des inspira-

tions de la grâce plus intuitives que déductives.

En effet, d'après saint Thomas (1, 2 q. 68, a. 1), Suarez (De gratia, l. II, ch. xvII), les dons du Saint-Esprit sont des habitus distincts des vertus surnaturelles, et qui donnent à l'âme une disposition à recevoir les lumières et à obéir aux motions, non pas de la raison éclairée par la foi — ceci est le rôle des vertus infuses — mais de l'Esprit-Saint, lumières et impulsions qui se produisent dans l'âme directement sans le secours des raisonnements. « Grâce aux dons, dit saint François de Sales, l'âme devient souple, maniable et obéissante aux divins mouvements

et célestes inspirations du Saint-Esprit. »

37. La plupart des chrétiens, par leurs infidélités sans nombre, mettent beaucoup d'entraves à l'exercice des dons du Saint-Esprit. « On s'étonne, dit le P. Lallemant, de voir tant de religieux qui, après avoir véeu en état de grâce des quarante et cinquante ans, disant la messe tous les jours, pratiquant tous les saints exercices de la vie religieuse et, par conséquent, ayant les dons du Saint-Esprit dans un degré physique fort élevé; on s'étonne, dis-je, de voir que ces religieux ne font rien paraître des dons du Saint-Esprit dans leurs actions et dans leur conduite, que leur vie est toute naturelle; que quand on les blâme, qu'on les désoblige, i's en marquent leur ressentiment; qu'ils témoignent tant d'empressement pour les louanges, pour l'estime et l'applaudissement du monde; qu'ils y prennent tant de plaisir, et qu'ils aiment et recherchent tant leurs aises et tout ce qui flatte l'amour-propre.

« Il n'y a pas de sujet de s'en étonner : c'est que les péchés véniels qu'il commettent continuellement tiennent les dons du Saint-Esprit comme liés, de sorte que ce n'est pas merveille qu'on n'en voit point en eux les effets. » (Doctrine spirituelle,

4e principe, ch. III, art. 3.)

Il est bien clair que les chrétiens peu avancés dans la mortification et le renoncement sont inaptes à recevoir fréquemment l'impu'sion de l'Esprit-Saint. Comment seraient-ils sous la direction habituelle du divin Esprit, eux dont la vie est pleine de résistances à la grâce et d'hésitations à en suivre les lumières?

Leur volonté, empêtrée par mille affections naturelles, liée par des habitudes sensuelles et égoïstes, qu'ils aiment et qu'ils entretiennent, ne saurait se plier promptement aux inspirations célestes. A mesure qu'ils se défont de ces attaches imparfaites, ils rompent les liens qui enchaînaient au milieu d'eux l'Esprit d'amour, et les dons entrent de plus en plus en exercice.

38. De l'aveu de tous les docteurs, les dons d'intelligence

et de sagesse interviennent dans la contemplation.

Le don d'intelligence permet de pénétrer plus profondément, d'atteindre plus directement les vérités révélées; quod spiritualia quasi nuda ceritate capiantur, supra humanum modum est, et hoc facit donum intelle: tus, qui de auditis per fidem mentem illustrat (III Sent., dist. 34, q. 1, a. 2). C'est lui qui donne à l'entendement humain de s'élever au-dessus de ses opérations ordinaires, si faibles et si imparfaites, et lui communique la puissance de percevoir les perfections, les grandeurs divines en se passant, autant que faire se peut, du concours des facultés inférieures. Il arrive parfois qu'une inspiration, à laquelle rien ne faisait songer, vient soudain tracer une ligne de conduite à l'âme fidèle, et celle-ci, voyant que cette inspiration est en harmonie avec les enseignements de la foi, l'accepte librement et la suit de grand cœur. C'est un effet du don de conseil; l'Esprit-Saint Lui-même a mis dans l'âme cette subite inspiration. De même par le don d'intelligence des idées très élevées des grandeurs divines sont versées dans l'âme, et celle-ci, voyant que les notions qu'elle reçoit de la sorte sont conformes à la doctrine chrétienne, y adhère avec amour.

Donnons un exemple pour éclairer cette théorie.

Il arrive souvent aux âmes contemplatives d'être vivement frappées de la présence de Dieu au-dedans d'elles-mêmes. L'impression forte qu'elles éprouvent à la pensée de cette divine présence montre bien qu'elles en ont un sentiment si puissant, une perception si pénétrante, qu'elles ne sauraient en acquérir de semblables par le raisonnement ni par les considérations les mieux présentées. C'est là, à n'en pas douter, un effet du don d'intelligence.

39. A cette illumination de l'entendement correspond aussitôt un fort mouvement d'amour dans la volonté. Alors les contemplatifs s'unissent intimement à l'hôte divin de leur âme, ils se réjouissent de Le posséder, tout cela par des actes de cœur souvent à peine exprimés, mais intenses et ardemment affectueux.

Ces émotions affectives, produites dans l'âme par la connaissance des amabilités divines, appartiennent, selon beaucoup d'auteurs, au don de sagesse, qui serait, d'après eux, un goût très suave de Dieu et des choses divines. « La sapience, dit saint François de Sales, n'est autre chose que l'amour qui sayoure, goûte et expérimente combien Dieu est doux et

suave. » (Amour de Dieu, l. XI, ch. xv.)

Saint Thomas, cependant (2. 2. q. 45), remarque que ce don de sagesse ne consiste pas précisément dans le goût des choses divines, car alors il serait dans la volonté, ce que le saint Docteur déclare inadmissible; il consiste plutôt dans le jugement qui s'ensuit <sup>1</sup>. D'après lui, cet attrait pour les choses surnaturelles, cette délectation que nous y prenons, cette sympathie que nous éprouvons pour elles, serait un effet de la charité <sup>2</sup>. Et ainsi le charme que nous trouvons dans les choses divines serait non pas l'effet, mais au contraire le principe de la sagesse : par ce goût intime qu'elles produisent en nous, nous jugeons de la vérité, de la bonté, de la convenance des choses divines; or, d'après saint Thomas, c'est cette rectitude de jugement qui constitue la sagesse <sup>3</sup>; l'âme éclairée par ce goût de Dieu comprend mieux combien Il est bon, alors elle s'attache à Lui davantage et l'aime d'un amour plus ardent.

Quoi qu'il en soit, il est certain que l'âme parfaitement unie à Dieu, entièrement soumise à l'action de l'Esprit-Saint, reçoit de Lui une intelligence plus vive des choses divines, un regard plus perçant par lequel elle saisit mieux les vérités surnaturelles. Il est également certain qu'à cette perception de l'in-

¹ Du reste saint François de Sales, lui aussi (2º sermon pour la Pencontrol dit que « la sapience est une science qui savoure »... et (3º sermon pour la même fête), il parle du « don de la sapience, c'est-à-dire de la savoureuse science. »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hæc compassio sive connaturalitas ad res divinas fit per charitatem, quæ quidem nos unit Deo secundum illud : « Qui adhæret Deo, unus spiritus est. »

<sup>3</sup> Sic sapientia causam habet in voluntate scilicet charitatem, sed essentiam habet in intellect, cujus est recte judicare. (2. 2. q. 45, art. 2.)

telligence répond dans la volonté une tendance affective très intense, un sentiment d'amour plein de suavité. Le cœur se complaît dans cet amour, il y trouve une grande douceur, soit qu'il savoure son union avec le Bien-Aimé, dont les perfections le charment, soit qu'il tende à une union plus intime encore. Il est clair aussi qu'il résulte de tout cela une connaissance expérimentale des choses divines qui rend éminemment sege : Gustate et videte quoniam suavis est Dominus 1. L'âme qui a ainsi goûté Dieu sait l'apprécier davantage et par un admirable retour, à mesure qu'elle l'apprécie davantage, elle voit grandir son amour.

40. On voit donc là l'exercie des dons d'intelligence et de sagesse. Sous l'influence de ces dons se succèdent dans l'âme une multitude d'actes rapides, parfois très explicites, partois, au contraire, fort peu distincts. Aussi, il est souvent difficile de les apercevoir bien nettement et d'en démêler le caractère. Ce sont des sentiments de complaisance dans les perfections de Dieu, de joie à la vue de sa grandeur : Scitote quoniam Dominus ipse est Deus, de louange, d'admiration, de respect, de confiance absolue, d'anéantissement de soi-même, d'offrande de tout son être. Ce sont encore des désirs de l'aimer davantage et de Le voir mieux connu et plus aimé, désirs souvent pleins d'anxiétés, et qui, n'étant pas satisfaits, causent à l'âme de vrais tourments. Ces sentiments, qu'ils soient distincts ou confus, varient selon que les lumières communiquées par l'Esprit-Saint portent sur telle ou telle vérité, font voir les choses divines sous tel ou tel aspect. Parfois une impression de la bonté et de la bienveillance de Dieu remplira l'âme de consolations, comme dans l'oraison des goûts divins de sainte Thérèse. D'au r. s fois, au contraire, un sentiment vague mais puissant de la sainteté et de la justice divine, éclairant l'âme sur son néant et ses misères, lui fera comprendre la disproportion qui existe entre elle et le Dicu de son amour, et la remplira d'effroi et de désolation, comme dans la nuit de l'esprit de saint Jean de la Croix.

Tel est, croyons-nous, le rôte des dons d'intelligence et de sagesse dans la contemplation. L'âme contemplative est en

<sup>1</sup> Goûtez et voyez combien le Seigneur est doux.

même temps très disposée à subir l'influence des autres dons : de la piété, qui lui met au cœur des sentiments d'affection toute filiale envers Dieu : In quo clamamus Abba Pater : de la science : quand son attention se dirige sur les créatures, elle en juge selon les lumières que ce don lui communique. Ces dons peuvent, par conséquent, avoir aussi leur part dans la contemplation. Quant aux autres dons de conseil, de force, de crainte de Dieu, ils lui servent dans la conduite ordinaire de la vie pour lui faire produire des actes pleins de prudence et de générosité, mais ils peuvent aussi intervenir dans son oraison pour lui faire prendre les résolutions les plus sages et parfois les plus

héroïques.

41. Ces notions données, il est facile de comprendre pourquoi la contemplation, qui est l'effet des dons, est à bon droit nommée surnaturelle, par opposition à l'oraison discursive. Il est naturel à l'homme d'agir par raisonnement; et il peut porter son entendement aussi bien sur les choses de la foi que sur les questions profancs; la grâce nécessaire pour le faire chrétiennement ne lui manquera pas, de même que le concours divin ne lui fait pas défaut quand il veut traiter les questions temporelles. L'action de la grâce est donc, dans ce cas, plus à la portée de l'âme chrétienne. Mais il n'en est plus de même s'il s'agit des dons. En effet, il ne dépend pas de nous de subir les motions de l'Esprit-Saint, de recevoir ses lumières, de goûter la suavité de l'amour que ces lumières produisent dans la volonté, surtout d'en avoir le cœur sensiblement délecté; tout cela suppose une action particulière du Saint-Esprit.

Il est bien vrai que l'homme peut se disposer à ces opérations contemplatives, mais non se les procurer. Il s'y dispose d'une façon éloignée par le renoncement parfait, qui écarte les obstacles à l'action de l'Esprit-Sa'nt; il s'y prépare d'une façon prochaine par l'acte de récollection qui favorise cette action divine, et comme Dieu est infiniment libéral, qu'Il ne demande qu'à répandre ses dons, il arrivera que l'âme, si elle est très fidèle, sera d'une façon habituelle sous l'influence des dons du Saint-Esprit. Telles sont ces âmes dont parle saint Jean de la Croix qui, « dès qu'elles se mettent en présence de Dieu, entrent en possession d'une connaissance confuse, amoureuse et pleine de paix et de calme, source délicieuse où elles boivent à longs

traits les eaux de la sagesse et de l'amour 1 ». Toutefois cette contemplation elle-même, bien que devenue si fréquente et comme habituelle, reste surnaturelle, car elle tient plus de Dieu que de l'homme; mais c'est un surnaturel non miraculeux : il n'y a pas là dérogation proprement dite aux lois de la nature.

42. Pour terminer ce chapitre, nous donnerons la proposition suivante comme résumé de la doctrine par nous exposée : les opérations contemplatives sont les opérations de l'âme qui, « devenue plus souple et maniable à l'Esprit-Saint », et agissant par le moyen des dons, n'est plus conduite par les émotions sensibles ni par les lentes considérations de la raison, mais produit sous l'influence de la grâce des actes directs où le raisonment n'a point de part, actes de l'intelligence qui saisit rapidement et embrasse comme d'un coup d'œil les perfections divines, actes de la volonté qui s'enflamme d'amour pour son Dieu. Par là l'âme s'élève au-dessus des facultés inférieures autant qu'il lui est possible sans miracle dans cette vie.

43. Que le lecteur veuille bien nous pardonner de l'avoir retenu si longtemps sur ce chapitre et de n'avoir pas traité ce

sujet avec plus de clarté et plus d'intérêt.

Dans le prologue qu'il a mis en tête de son livre de la Montée du Carmel, saint Jean de la Croix demande qu'on lise deux fois son ouvrage, une première lecture ne pouvant donner que des lueus imparfaites dans une matière si difficile et si obscure. Ayant traité le même sujet, nous sommes tenté d'exprimer la même demande que ce bon Saint. Si l'on a le courage de nous relire, on trouvera cette doctrine plus facile à saisir et, ce point une fois bien éclairci, le reste ne sera qu'un jeu. Nous croyons pouvoir promettre qu'on ne regrettera pas sa peine. Pour aride que paraisse l'étude de ces phénomènes mystiques, elle n'en ouvre pas moins des aperçus nouveaux, intéressants et surtout édifiants. Sans la connaissance de ces opérations supérieures de la grâce, on ne pourra jamais se faire une idée juste de la vie intérieure des âmes parfaites; par elle, au contraire, on arrive

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De manera que luego en poniendose delante de Dios se pone en acto de noticia confusa, amorosa, pacifica y sosegada, en que esta el alma bebiendo sabiduria, amor y sabor (Montée du Carmel, II, 12, p. 154).

mieux à comprendre la pureté de leurs sentiments, la grandeur de leurs mérites, la vivacité de l'amour qu'elles ont pour Dieu et la tendresse de Dieu pour elles.

# CHAPITRE V

## Les divers modes de contemplation ordinaire

#### REMARQUE PRÉLIMINAIRE

44. Nous venons de dire ce qu'est l'union amoureuse produite par une connaissance confuse, générale de Dieu et des choses divines, et qui fait le fond commun de la contemplation ordinaire. Il nous reste à dire, comme nous l'annoncions plus haut, quelles sont les formes accidentelles qui, venant s'ajouter à ce fond commun, constituent les divers modes de contemplation ordinaire.

En effet, pour employer une comparaison qui est du P. Surin: « Ainsi qu'un joueur de luth tient son instrument en bon accord, quoiqu'il fredonne avec grande diversité, pourvu que la grosse corde qui fait le fond et la base de sa chanson demeure en même ton, de même pourvu que l'union du cœur demeure, on peut toucher toute sorte de corde dans l'oraison, si elle est accordante à ce ton principal et fondamental. » (Catéchisme spirituel, t. I, 2º partie, ch. II.) Or, comme l'enseigne ailleurs (Ibid., t. II. 2º partie, ch. 1) le même auteur revenant sur cette comparaison, c'est justement ce qui arrive aux âmes qui, au fond, ne cherchent que Dieu, et qui font leur unique intention de Lui plaire, c'està-dire aux âmes qui sont dans la vie unitive et contemplative. Dès qu'elles se mettent en oraison, elles sentent vibrer la grosse corde, c'est-à-dire qu'elles éprouvent cette union amoureuse dont nous avons parlé; mais si l'accompagnement reste le même. les modulations changent, les puissances de l'âme pouvant produire pendant ce temps une grande variété de pensées et d'affections.

Les auteurs divisent tout d'abord la contemplation en contem-

plation intellectuelle et en contemplation affective. La foi et la charité s'exercent il est vrai toutes les deux dans l'oraison contemplative, mais «chez les uns la foi domine, chez les autres la charité ». (Libermann.) « Tantôt c'est l'entendement, tantôt c'est la volonté qui agit le plus, selon que Dieu communique à l'âme ou plus de lumière ou plus d'affection. » (P. Lallemant.)

## § 1er. — Contemplation intellectuelle

45. Parlons d'abord de la contemplation intellectuelle.

L'âme qui est dans cette disposition d'union à Dieu peut, sous l'influence de la grâce — Spiritus ubi vult spirat — avoir son attention dirigée sur les mystères de la foi, les perfections divines; alors, au lieu de raisonner comme ferait l'âme méditative, au lieu de produire cette grande multiplicité d'actes que ne comporte plus son état, elle peut rester toute fixée et absorbée dans l'objet de sa contemplation. Comme elle est alors sous l'influence des dons du Saint-Esprit, et particulièrement du don d'intelligence, elle pénétrera, sans l'aide du raisonnement, bien plus profondément, tel mystère, telle vérité; elle recevra des lumières bien plus claires et bien plus vives : « Méditer sur l'enfer, dit le P. Lallemant, c'est voir un lion en peinture; contempler l'enfer, c'est voir un lion vivant. » (Doctrine spirituelle, 7º principe, ch. IV, art. 5.)

Telle est la contemplation intellectuelle; c'est d'elle, selon nous, que parle sainte Thérèse au chapitre xvii de sa Vie, quand elle explique ce genre d'oraison où « Dieu s'empare de la volonté et aussi de l'entendement, car celui-ci, cessant de discourir, reste absorbé dans une ravissante contemplation des divines grandeurs. Il découvre alors tant de merveilles, que l'une faisant perdre l'autre, il ne peut s'attacher à aucune en particulier ».

Dans ce genre de contemplation, l'action de la grâce s'exerce donc non seulement sur les parties supérieures de l'âme, pour y produire l'union amoureuse, mais sur tout l'entendement, pour lui communiquer de merveilleuses lumières.

On s'imagine trop généralement qu'il n'y a pas d'autre

contemplation que celle-là l. Or, ce n'est là qu'une des form de l'oraison contemplative, et ce n'est pas une des plus com munes; elle se rencontre bien plus rarement que les diver modes de contemplation affective.

#### § 2. — Contemplation affective ou quiétude

46. La contemplation séraphique ou affective est celle 6 l'amour domine. C'est à elle plus particulièrement qu'o applique le nom de quiétude, en raison du repos que l'amou contemplatif apporte à l'âme.

« La sainte quiétude, dit saint François de Sales, comport divers degrés »; ce sont ces divers modes de contemplatio

affective que nous allons chercher à expliquer.

In quiete, dit saint Liguori, amor communicatur immediate spiritui in ipso animæ centro, deinde etiam ad sensus externor diffunditur, hoc autem non semper, unde multoties accidit quoi anima habeat orationem quietis sed sine ulla dulcedine sensibile « Dans la quiétude l'amour est communiqué à l'esprit directe ment, et cette communication se fait au centre de l'âme pour se répandre de là dans les sens; mais ce rejaillissement sur le sens extérieurs n'a pas toujours lieu, ce qui fait que souvent l'âme possède l'oraison de quiétude sans aucune douceut sensible. » (Praxis, 134.)

Pour mieux faire comprendre cette doctrine, laissons la

parole à saint François de Sales :

« Quelquefois la quiétude est en toutes les puissances de l'âme jointes et unies à la volonté; quelquefois elle est seulement en la volonté, en laquelle elle est aucunes fois sensiblement

1 C'est par suite de cette erreur qu'il y a tant d'idées fausses sur la contemplation, qu'on la juge si rare, et que l'on regarde comme inutil.

d'en étudier les règles.

Nous devons reconnaître cependant que la nature et la fréquence de la contemplation sont aujourd'hui beaucoup mieux comprises que lorsque ces lignes parurent pour la première fois en 1896 : les ouvrages parus ces dernières années et les articles publiés dans les revues françaises et étrangères ont fait revivre la doctrine traditionnelle et on dissipé beaucoup de préjugés. Mais il en reste encore et nous souhaiton vivement que tous disparaissent. (Note de la 4º édition.)

l'âme tirant un contentement incomparable de sentir par certaines douceurs intérieures que Dieu lui est présent; et d'autres fois imperceptiblement, l'âme ayant alors une certaine ardente suavité d'être en la présence de Dieu, laquelle lui est pour lors imperceptible. » (Amour de Dieu, VI, II.)

#### § 3. — Quietude parfaite

47. La quiétude parfaite est celle où toutes les puissances sont atteintes:

Telle était celle de sainte Marguerite-Marie: « Mon Souverain Maître se présentait à moi dans le mystère où Il voulait que je Le considérasse, et Il appliquait si fort mon esprit en tenant mon âme et toutes mes puissances englouties dans Lui-même que je ne sentais point de distractions, mais mon cœur se sentait consumé du désir de l'aimer, et cela me donnait un désir insatiable de la sainte communion et de souffrir. Sa bonté me tenait sifort dans l'occupation que je viens de dire, qu'elle me dégoùtait des prières vocales, lesquelles je ne pouvais faire devant le Saint-Sacrement, où je me sentais tellement tout appliquée que jamais je ne n'y ennuyais... J'y aurais passé des jours et des nuits sans boire ni manger, et sans savoir ce que je faisais, sinom de me consumer en sa présence comme un cierge ardent pour Lui rendre amour pour amour. » Autobiographie, p. 37, 38.

48. Les impressions de grâce que l'âme reçoit en abondance dans cet état, et qui de son centre se répandent dans toutes les puissances, peuvent ou bien tenir l'âme dans le repos et la paix, ou au contraire exciter en elle de vifs transports.

Si l'âme, saisie par la pensée de Dieu, reste calme, goutant doucement son amour, c'est la contemplation affective parfaite, mais paisible.

49. Lorsque l'action de la grâce produit dans l'âme de vifs élans, on a ce que les mystiques appellent l'ébriété mystique. « On s'épanche alors, dit sainte Thérèse, en louanges à Dieu, mais sans ordre; l'âme hors d'elle-même, agitée des plus doux transports, souhaiterait faire éclater sa voix en cantiques de bénédictions. Oh ciel ! que doit éprouver une âme dans cette ravissante ivresse! Elle voudrait être toute convertie en langu pour louer le Seigneur. Elle dit mille saintes folies, mais qu vont droit au but et charment Celui qui la met dans cet état.

(Vie, ch. xvi, traduction Bouix.)

« Les aspirations causées par cette ivresse, dit saint Jea de la Croix, continuent parfois tout le temps de sa duré D'autres fois l'ivresse peut exister dans l'âme sans produire ce brûlantes aspirations, qui ont plus ou moins d'intensités clon que l'ivresse d'amour est plus ou moins prononcée. (Cant. spir., str. XXV.)

Ce qui produit assez souvent ces vives ardeurs, ce sont le impressions sur les sens, les commotions produites dans l'appet tit sensitif. En effet dans ce genre d'oraison, la mémoire d l'entendement étant eux-mêmes tournés vers Dieu, non seule ment rien n'empèche ces impressions sensibles, mais tout cons

pire à les augmenter.

L'amour naturel a de ces transports. Qui n'a vu une mèrcouvrir son enfant de caresses et de baisers, lui adresser le termes d'affection souvent les plus étranges et, pour employe le mot de sainte Thérèse, que nous venons de citer, lui dirmille folies. C'est qu'à certains moments toutes les facultés de la mère sont absorbées dans l'amour de son enfant, elle ni pense à rien en dehors de lui, et son cœur, que rien ne distrait que tout au contraire échauffe et anime, ressent de vives émotions et prodigue à son enfant bien-aimé les marques de l'amoule plus ardent.

50. Les mystiques, à la suite de saint Jean de la Croix (Cant spir., str. XXV), distinguent deux espèces d'ivresse : l'ivresse

imparfaite et l'ivresse parfaite.

D'après la description que fait le saint auteur de l'ivresse imparfaite des commençants, elle n'est autre chose que ces élans pleins d'ardeur des âmes affectives, ces sentiments brûlants où dominent les désirs, les demandes toujours plus ou moins intéressées et toujours précises, car on y sait toujours ce que l'on désire et ce que l'on demande (V. t. I, n. 276). Au contraire, dans les élans contemplatifs qui naissent de l'union amoureuse précédemment décrite et qui constituent l'ivresse parfaite, il peut bien y avoir aussi désir, demande; mais ce qui domine, c'est un vif sentiment d'amour, de jouissance, de

complaisance dans les perfections de Dieu, d'ardente conformité à sa volonté, de désir de sa gloire.

De plus, ccs sentiments si ardents sont souvent confus, indistincts, sans objet bien déterminé; on voit seulement que clest l'amour qui les fait naître. Par exemple, on proférera des mots comme ceux-ci: « Mon Dieu! mon Dieu! » sans trouver autre chose à dire et sans préciser davantage sa pensée, de quoi l'on serait du reste fort en peine. En effet, que font pendant cette sainte ivresse les puissances de l'âme, quel raisonnement poursuit l'entendement, à quelles idées s'applique-t-il, que's objets se représente l'imagination? Il semble que ces puissances n'agissent plus, car on ne voit pas qu'elles produisent des actes; cependant elles ne sont pas suspendues, ravies, comme elles le seraient dans une extase; c'est ce qui fait dire à sainte Thérèse : « Cet état est un sommeil des puissances où, sans être entièrement perdues en Dieu, elles n'entendent pourtant pas comment elles opèrent. »

Ainsi se comprend le langage, à première vue étrange et inexplicable, de la Sainte qui appelle sommeil des puissances

un état où l'âme est si active.

Telle est la quiétude parfaite.

#### § 4. — Quiétude sensible

51. Nous avons cité (nº 46) saint Liguori, disant que dans la quiétude, l'amour communiqué directement à l'âme dans son l'ond intime rejaillit de là sur les sens; saint François de Sales nous a parlé également de cette quiétude qui est dans la seule colonte à l'exclusion de l'entendement et de l'imagination, mais lans la volonté sensiblement, l'âme tirant un contentement incomparable de sentir, par certaines douceurs intérieures, que Dieu lui est présent.

C'est cette quiétude que nous appelons quiétude sensible, parce que, outre la volonté, les sens aussi, d'ordinaire, sont

mpressionnés.

Îl y a une connexion intime entre l'appétit intellectuel ou la volonté et l'appétit sensitif; il n'est donc pas étonnant que, l'un subissant les impressions de la grâce, l'autre en ressente plus moins vivement le contre-coup. Nous venons de dire que, quai les autres facultés, mémoire, entendement, sont sous la mên influence, les impressions de l'appétit sensitif sont ordinairement vives. Dans la quiétude dont nous parlons, l'entendement l'imagination sont plutôt un obstacle, les sens sont par même moins fortement émus, et la suavité qu'ils éprouvent en

douce et paisible 1.

Ainsi en est-il dans l'amour humain. Quand il a pour princit ou des qualités morales ou des motifs de raison, comme les rel tions de paternité, de supériorité, etc..., il réside évidemment dans la volonté, et cependant presque toujours la partie sensible de notre être est alors plus ou moins impressionnée; le cœui quand il est sous le coup de l'affection, est ordinairement émit et bien rares sont les personnes qui restent entièrement froide en aimant beaucoup. Si un père revoit son enfant revenu pre de lui après une longue absence, il jouit de sa présence et ressent cette douce émotion de l'amour satisfait, même lorsqu" porte son attention sur des objets différents, par exempl pendant qu'il vaque aux travaux de son métier. Ces distraction nécessaires, tout en prenant une partie de son attention e faisant que sa joie est moins vive, moins expansive, ne l'em pêchent pas entièrement de savourer le bonheur qu'il éprouve d'être avec celui qu'il aime. Il en est de même dans des affection plus intellectuelles que l'amour paternel et où les sens ont un moindre part.

52. Mais si dans ce genre d'oraison la grâce communiquée à l volonté rejaillit sur l'appétit sensitif, elle n'agit pas de même avons-nous dit, sur l'entendement : celui-ci semble étranger aux phénomènes contemplatifs; toutefois il ne faut pas perdre d vue que l'entendement a toujours quelque part dans la contemplation. La grâce, en effet, agit sur sa partie supérieure pour lu communiquer la connaissance vague et indistincte dont nou

<sup>1</sup> Assez souvent la douceur qui accompagne l'union à Dieu est uni quement dans la volonté sans que les sens y aient part. L'amour à lu seul, même s'il n'est que dans la partie suprême de l'âme, peut produir une joie profonde et douce. Cf. L'Etat mystique, 2° édition, ch. xv § 4.

avons parlé, et qui produit l'union amoureuse. C'est donc la partie inférieure de l'entendement qui reste soustraite aux opérations contemplatives, et qui, entraînée par l'imagination, ou distraite par des occupations légitimes, produit toutes sortes de raisonnements.

53. Écoutons maintenant ce que nos saints auteurs disent de ce genre de quiétude : « La volonté, dit saint François de Sales, étant une fois bien amorcée à la présence divine, ne laisse pas d'en savourer les douceurs, quoique l'entendement ou la mémoire se soient échappés et débandés après des pensées étrangères et inutiles. Il est vrai qu'alors la quiétude de l'âme n'est pas si grande, comme si l'entendement et la mémoire conspiraient avec la volonté; mais toutefois elle ne laisse pas d'être une vraie tranquillité spirituelle, puisqu'elle règne en la volonté qui est la maîtresse de toutes les autres facultés. Certes, nous avons vu une âme extrêmement attachée et jointe à Dieu, laquelle néanmoins avait l'entendement et la mémoire tellement libres de toute occupation intérieure, qu'elle entendait fort distinctement ce qui se disait autour d'elle et s'en ressouvenait fort entièrement, encore qu'il lui fût impossible de répondre, ni de se déprendre de Dieu, auquel elle était attachée par l'application de sa volonté: mais je dis tellement attachée qu'elle ne pouvait être retirée de cette douce occupation sans en recevoir une grande douleur, qui la provoquait à des gémissements, lesquels même elle faisait au plus fort de sa consolation et quiétude; comme nous voyons les petits enfants grommeler et faire des petits plaints quand ils ont ardemment désiré le lait et qu'ils commencent à téter, ou comme fit Jacob en embrassant la belle et chaste Rachel, jetant un cri, pleurant de la véhémence de la consolation et tendreté qu'il ressentait. Si que cette âme de laquelle je parle, ayant la seule volonté engagée, et l'entendement, mémoire, ouïr et imagination libres, ressemblait, comme je pense, au petit enfant qui, allaitant, pourrait voir, ouïr et même remuer le bras sans pour cela quitter la mamelle. » (Amour de Dieu, VI, 10.)

« Mais pourtant, continue saint François de Sales, la paix de l'âme serait bien plus grande et plus douce, si on ne faisait point de bruit autour d'elle, et qu'elle n'eût aucun sujet de se mouyoir ni quant au cœur ni quant au corps; car elle voudrait bien être occupée en la suavité de la jouissance du bien. I notez qu'alors la volonté retenue en quiétude par le plais qu'elle prend en la présence divine, elle ne se remue point pot ramener les autres puissances qui s'égarent, d'autant que si elle voulait entreprendre cela, elle perdrait son repos, s'éloignant de son cher Bien-Aimé et perdrait sa peine de courir çà et là pot attraper ces puissances volages, lesquelles, aussi bien, ne peuves jamais être si utilement appelées à leur devoir que par la perse vérance de la volonté en la sainte quiétude; car petit à pet toutes les facultés sont attirées par le plaisir que la voloni reçoit, et duquel elle leur donne certains ressentiments, commi des parfums qui les excitent à venir auprès d'elle pour participau bien dont elle jouit.

54. « Il arrive quelquefois, et même souvent, dit de son cô sainte Thérèse, que la volonté seule est unie à son Dieu, goûte dans une paix profonde les délices de cette union, tand que l'entendement et la mémoire gardent assez de liberté pou s'occuper d'affaires et s'appliquer à des œuvres de charité.

La Sainte insiste souvent sur cette division des puissances d l'âme, et partout elle engage à ne pas se troubler des écarts d l'entendement et des divagations de l'imagination. Celle-d ajoute-t-elle, peut s'égarer jusque parmi les bètes cruelles venimeuses qui sont aux abords du château - la Sainté veu désigner par là les tentations les plus horribles — pendant qu l'âme est tout unie à Dieu dans ces demeures supérieures, c'es à-dire dans la contemplation la plus élevée. (IVe Demeur ch. 127.) « La volonté, dit-elle ailleurs, doit rester en repos, il n faut point chercher avec l'entendement toutes sortes de parole et de considérations. Que l'on prononce des paroles d'amour qu se présentent d'elles-mêmes, mais qu'on ne s'inquiète en aucun façon de l'entendement, qui n'est qu'un faiseur de brui-(moledor, celui qui moud avec fracas). Si la volonté veut le fair participer à la joie qu'elle goûte, elle n'y réussira pas, car sou vent, pendant qu'il s'égare, la volonté se verra unie avec Die et dans une paix profonde. Elle fera donc mieux d'abandonne l'entendement à ses écarts, continuant elle-même de jouir de délices qui lui sont accordées. » (Vie, ch. xv.)

<sup>1</sup> Vie, ch. xvn. Cf. Chemin de la perfection, ch. xxxn.

55. Cette quiétude sensible, qui affecte à la fois la volonté et les sens, renferme un grand nombre de variétés selon les diverses opérations de la grâce et les divers actes de l'âme. Quelquefois, dit saint François de Sales, non seulement l'âme s'aperçoit de la présence de Dieu, mais elle l'écoute parler par certaines clartés et persuasions intérieures qui tiennent lieu de paroles; aucunes fois elle Le sent parler et Lui parle réciproquement, mais si secrètement, si doucement, que c'est sans pour cela perdre la sainte paix et quiétude... Et d'autres fois elle sent parler l'Époux, mais elle ne saurait Lui parler, parce que l'aise de l'ouïr ou la révérence qu'elle Lui porte la tient en silence; ou bien parce qu'elle est en séchercsse et tellement allanzourie d'esprit qu'elle n'a de force que pour ouïr et non pas pour parler. » (Amour de Dieu, VI, 11.)

De même, l'union qu'y pratique la volonté s'exerce de bien des manières. Saint François de Sales (*Ibid.*, l. VII) indique ces liverses façons selon lesquelles se fait l'union de l'âme en l'oraison, soit par de petits mais fréquents élancements, soit par un continuel et s'ansible pressement et avancement du cœur en la livine bonté, soit par un simple consentement « nous laissant

mir sans résistance à cette divine bonté. »

La doctrine qu'expose ici le saint évêque s'applique, il est rai, aux diverses espèces d'oraison; mais plusieurs des modes l'unions qu'il indique conviennent surtout à la quiétude.

#### § 5. — Quiétude aride

56. Nous appelons ainsi celle qui n'affecte que la volonté, où elle est, selon le mot de saint François de Sales, imperceptiblement et, par conséquent, ne produit même pas cette douce joie qui est pourtant le fruit ordinaire de l'amour. Dans la quiétude, comme le remarque saint Liguori, il arrive souvent que l'amour communiqué au centre de l'âme ne rejaillit pas sur les sens, et que 'âme possède l'oraison de quiétude sans aucune douceur senible. Non seulement l'entendement et l'imagination ne sont plus sous l'influence de l'opération contemplative, mais l'appétit ensitif lui-même y est soustrait, l'union amoureuse subsiste eulement dans la volonté, et la volonté elle-même, dans le cas que nous supposons, ne goûte pas son amour.

Pour revenir à la comparaison du P. Surin (supra, nº 44) joueur de luth a cessé toutes ses modulations, il r'y a plus que

grosse corde qui vibre.

Donnons sur cet état d'oraison la doctrine de saint Franci de Sales : « La volonté n'apercoit point cet aise et contenteme qu'elle reçoit, jouissant insensiblement d'icelui. Néanmou l'âme, qui en ce doux repos jouit de ce délicat sentiment de présence divine, quoiqu'elle ne s'aperçoive pas de cette jou sance, témoigne toutefois clairement combien ce bonheur lui précieux et aimable, quand on la lui veut ôter ou que queld chose l'en détourne; car alors la pauvre âme fait des plaint crie, voire quelquefois pleure, comme un petit enfant qu'or éveillé avant qu'il cût assez dormi, lequel, par la douleur que ressent de son réveil, montre bien la satisfaction qu'il avait son sommeil. Quand yous serez en cette simple et pure confiar filiale auprès de Notre-Seigneur, demeurez-y, mon cher The time, sans vous remuer nullement, pour faire des actes sensibl ni de l'entendement ni de la volonté; car cet amour simple confiance et cet endormissement amoureux de votre espl entre les bras du Sauveur comprend, par excellence, tout que vous allez chercher cà et là, pour votre goût. Il est mie de dormir en cette sacrée poitrine que de veiller ailleurs où q ce soit. » (Amour de Dieu, VI, 8.)

Quelques pages plus loin (ch. x1), l'aimable Saint revient s

ce mode d'oraison et en vante de nouveau le prix.

« Quelquefois, ni l'âme n'ouït son Bien-Aimé, ni elle ne I parle, ni elle ne sent aucun signe de sa présence, ains simpleme elle sait qu'elle est en la présence de Dieu, auquel il plaît qu'e soit là... On se maintient en la présence de Dieu, mon seuleme L'écoutant, ou Le regardant, ou Lui parlant, mais aussi atte dant s'il Lui plaira de nous regarder, de nous parler, ou de no faire parler à Lui; ou bien encore ne faisant rien de tout ce mais demeurant simplement où il Lui plaît que nous soyons.»

C'est ici que vient la fameuse comparaison de la «tatue.

« Mon cher Théotime, prenons encore la liberté de faire cet imagination. Si une statue que le sculpteur aurait nichée da la galerie de quelque grand prince, était douée d'entendemen qu'elle pût discourir et parler, et qu'on lui demandât : O be statue, dis-moi pourquoi es-tu là dans cette niche? Parc

épondrait-elle, que mon maître m'y a colloquée. Et si l'on épliquait : Mais pourquoi y demeures-tu sans rien faire? Parce, lirait-elle, que mon maître ne m'y a pas placée afin que je fisse hose quelconque, ains sculement afin que je fusse immobile. Que si derechef on la pressait, en disant : Mais, pauvre statue, le quoi te sert-il d'être là de la sorte? Hé! mon Dieu, répondraitelle, je ne suis pas ici pour mon intérêt et service, mais pour béir et servir à la volonté de mon seigneur et sculpteur; et ela me suffit. Et si on rechargeait en cette sorte : Or, dis-moi lonc, statue, je te prie, tu ne vois point ton maître; et, comment rends-tu contentement à le contenter? Non, certes, confesseraitelle, je ne le vois pas, car j'ai des yeux non pas pour voir, comme j'ai des pieds non pas pour marcher; mais je suis trop ontente de savoir que mon cher maître me voit ici et prend plaisir à m'y voir. Mais si l'on continuait la dispute avec la statue et qu'on lui dit : Mais ne voudrais-tu pas bien avoir du nouvement pour t'approcher de l'ouvrier qui t'a faite, afin de ui faire quelque autre meilleur service? Sans doute, elle le nieait et protesterait qu'elle ne voudrait pas faire autre chose, sinon que son maître le voulût. Et quoi donc, concluerait-on, u ne désires rien, sinon d'être une immobile statue, là, dedans cette niche? Non, certes, dirait enfin cette sage statue, non je ne veux rien être, sinon une statue, et toujours dedans cette niche, tandis que mon sculpteur le voudra, me contentant d'êtra ici et ainsi, puisque c'est le contentement de celui à qui je suis, et par qui je suis ce que je suis. » Saint François de Sales termine par ces mots : « Or, cette quiétude en laquelle la volonté n'agit que par un très simple acquiescement au bon plaisir divin, voulant être en l'oraison sans autre prétention que d'être en la présence de Dieu, selon qu'il Lui plaira, c'est une quiétude souverainement excellente, d'autant qu'elle est pure de toute sorte d'intérêt, les facultés de l'âme n'y prenant aucun contentement, ni même la volonté, sinon en sa suprême pointe, en laquelle elle se contente de n'avoir aucun autre contentement, sinon celui d'être sans contentement pour l'amour du contentement et bon plaisir de son Dieu, dans lequel elle se repose. »

« Ce recueillement sec et aride, dit de son côté le P. de Caussade, à la douceur près, est semblable au précédent (celui de la quiétude sensible), car on y est occupé de Dieu, quoique sans

goût, le cœur y demeure tranquille devant Dieu, mais dans u paix sèche; on s'y trouve d'ordinaire sans ennui, mais aussi sa douceur. »

57. L'âme fera de grands progrès si, au lieu de rechercher douceurs spirituelles dont elle est privée, elle accepte son nouvétat, et qu'elle consente à demeurer, selon le mot du Psalmis que les mystiques aiment à citer à cette occasion, comme ulbête de sonme devant Dieu: Ut jumentum factus sum apud te ego semper tecum (Ps. LXXII.) « Si l'on est à l'oraison, dit P. Grou parlant des âmes parvenues à cet état, si l'on assiste la messe, si l'on communie, il faut se tenir dans la dispositis simple de recevoir ce qu'il plaira à Dieu de nous donner, sans désoler, si l'on n'a rien, si l'on est sec, distrait, en proie mên à des tentations. »

Ailleurs, le même auteur, parlant de Marie-Madeleii écoutant en silence le divin Maître, ajoute : « Il n'est pas d qu'elle parlât à Jésus-Christ ni qu'elle l'interrompît; elle tenait devant Lui comme un disciple devant son maître, elle recevait ses locons et les laissait pénétrer doucement dans se âme. Voilà le modèle de la parfaite oraison, où l'âme ne cherell point à s'exhaler en réflexions et en sentiments, mais où el écoute celui qui l'instruit sans aucun bruit de paroles. Quan Dicu nous a fait la grâce de nous appeler à ce genre d'oraison, n'en faut jamais sortir 1, sous quelque prétexte que ce soit, d distraction, de sécheresse, de tentations, mais il y faut perse vérer, il faut dévorer toutes les peines qui s'y rencontrent e être persuadé qu'on y fait beaucoup, qu'on fait tout ce que Die veut que nous fassions, lors même qu'on croit ne rien faire a perdre le temps. C'est cette oraison qui avance le plus notr mort à nous-mêmes, et notre vie en Dieu. » (Manuel, Marth, et Marie.)

« Bienheureus: l'âme, dit M. Olier, qui est obligée de garde: le silence auprès de Dieu et qui n'a rien qu'à l'écouter, laissan

¹ Cola ne vout pas dire que les âmes, une fois qu'elles ont été éle vées à la contemplation, doivent, sous prétexte d'écouter Dieu, banni toute réflexion et négliger toute préparation à l'oraison. Du reste, le règles que nous donnerons plus loin rendront plus clairement notr pensée et corrigeront ce que les paroles du P. Grou, que nous citons ici pourraient avoir de trop absolu.

au soin de l'Époux de l'animer par son esprit et de l'exciter à Lui parler et à l'aimer par les opérations de sa lumière et de son amour, et cela comme il Lui plaît, et quand il Lui plaît. » (Lettre, 97.)

# § 6. — La quiétude aride n'est pas l'oisivet?

58. Il arrive souvent que les âmes appelées à cette oraison et leurs directeurs eux-mêmes s'imaginent que c'est là, non pas « une quiétude souverainement excellente », comme disait saint François de Sales, mais pure oisiveté. Si encore, comme dans l'oraison précédente, l'âme savourait d'une manière sonsible le bonheur d'être, avec Dieu, elle conviendrait que c'est une façon de l'aimer. Mais il n'en est plus ainsi. Cependant, c'est encore l'amour, car celui-là fait acte de charité qui se tient ainsi devant Dieu, sans autre vue que de demeurer avec Lui et de faire sa volonté. Les actes de cet amour sont délicats, imperceptibles, la grâce contribuant bien plus que l'activité humaine à les produire : ils sont moins sensibles, mais aussi plus parfaits.

« Ce n'est point en s'agitant, en s'empressant, ni en agissant beaucoup, dit le P. Grou, gu'on parvient à se reposer en Dieu, c'est en faisant tomber toute agitation, tout empressement, toute activité pour donner lieu à l'action de Dieu. Dieu est toujours agissant et toujours tranquille. L'âme unie à Dieu participe également à son action et à son repos. Elle agit toujours, lors même qu'elle ne s'en aperçoit pas, mais elle agit avec une grande paix. Elle ne prévient point l'action de Dieu, mais elle attend que Dieu la prévienne; elle se meut sous l'impression divine, comme la main d'un enfant qui apprend à écrire se meut sous l'impression de la main de son maître. Si cet enfant n'a pas la main souple et docile, s'il veut former les traits de luimême, il écrira mal. Cet enfant agit sans doute en écrivant, mais son action est dirigée par celle du maître. Le repos de cet enfant ne consiste pas à ne point mouvoir la main, mais à ne pas la mouvoir de lui-même et à suivre l'impulsion qui lui est donnée.

« Il en est ainsi de l'âme sous l'action de Dieu, elle n'est point oisive un seul instant, comme l'imaginent ceux qui n'ont pas une vraie idée du repos en Dicu, mais Dieu lui donne le branle et gouverne son action. Il est vrai que l'action de Dieu, ainsi que celle de l'âme, est quelquefois imperceptible, mais elle etoujours réelle, sculement elle est alors plus directe, plintime, plus spirituelle. Dans l'état même naturel, combind'actes intérieurs que nous n'apercevons pas et qui sont poutant le principe de nos actions extérieures. Je regarde, je par je marche, je détourne les yeux, je me tais, je m'arrête, pan que je le veux, et habituellement je ne fais pas attention à de exercice continuel de ma volonté. A plus forte raison cela a-tilieu dans l'état surnaturel. On prie sans penser que l'on prie; cœur est uni à Dieu et il ne s'aperçoit pas de cette union. »

En effet, combien d'actes imperceptibles on y produit : cœur se tourne vers Dieu, se complaît en Lui, s'unit à Lui.

« Il ne faut pas dire qu'on ne fait rien et qu'on perd son tem dans l'oraison de repos, mais il faut dire qu'on y agit d'u manière très réelle, quoique très secrète, où l'amour-prop ne trouve rien qui le nourrisse, qui l'attache, qui le rassure, c'est en cela même que consiste l'avantage de cette oraison.

(Manuel, p. 95.)

59. Du reste, si l'âme ne prie en aucune façon, elle rêve. Cil est facile de distinguer une rêverie spirituelle de l'oraison quiétude, même aride. Dans la rêverie, l'âme voit qu'elle n'e pas unie à Dieu, qu'elle ne demeure pas en sa présence, qu'el ne tient à Lui en aucune façon. Son imagination seu travaille et en prend fort à son aise, faisant peut-être de beau plans de perfection, de beaux projets d'apostolat, en un m bâtissant des châteaux en Espagne, mais sans retour amoureuvers Dieu, sans effort, même paisible, pour s'unir à Lui. Et ce est si facile à reconnaître que quand l'âme, au milieu de so oraison, cesse son union amoureuse, même aride, pour s'adonn à la rêverie, elle s'en rend compte bien vite, se le reproche cherche à se rapprocher de Dieu.

Dans la quiétude aride, au contraire, la volonté demeure un à Dieu; on ne savoure pas cette union, on sait cependant qu'elpersiste; on le reconnaît à ce qu'il en coûte de terminer ou d'inte rompre son oraison, quelque sèche et distraite qu'elle ait été; est pénible de se séparer de Dieu, de quitter sa présence; on pouvait Lui parler, on ne trouvait rien à Lui dire, et cependa on était heureux d'être devant Lui. Donc, sans s'en apercevoi

on pratiquait et on goûtait l'amour de Dieu; or, qui oserait soutenir que c'est perdre son temps que de l'employer à aimer son Dieu?

60. Du reste, l'autorité des Saints et des théologiens confirme notre doctrine. Bossuet décrit avec éloge l'oraison de sainte Chantal, que saint François de Sales approuva à maintesreprises, usant même du commandement pour empêcher la Sainte de s'en écarter tant soit peu.

Or, écoutons-la elle-même :

« Je ne sens plus, écrivait-elle à son saint directeur, cet abandonnement et cette douce confiance et je n'en saurais faire aucun acte : il me semble bien, toutefois, que ces vertus sont plus solides et plus fermes que jamais... Mon esprit, en sa fine pointe, est en une très simple unité (union); il ne s'unit pas, car quand il veut faire des actes d'union, ce qu'il ne veut que trop souvent essayer de faire, en certaines occasions il sent de l'effort et voit clairement qu'il ne peut pas s'unir, mais sculement demeurer uni. L'âme ne voudrait pas bouger de là; elle n'y pense pas, et elle ne fait autre chose que de former au fond d'elle-même un certain désir presque imperceptible que Dieu fasse d'elle et de toutes les créatures et en toutes choses. tout ce qui Lui plaira... Souvent, selon les occasions et la nécessité ou l'affection, qui vient sans être cherchée, l'âme s'écoule en cette unité. » C'était alors la quiétude sensible, et alors, savourant son amour, la Sainte ne craignait plus de s'y livrer; elle ajoute, en effet, « Pour ce sujet, j'ai bien la vue que cela suffit pour tout... mais dites-moi... si cette simple unité... durant les sécheresses, suffira quand l'âme n'en a ni la vue, ni le sentiment, sinon presque en l'extrémité de sa fine pointe. »

Il fallut donc que saint François de Sales la rassurât sur ce point et lui rappelât de nouveau que cet abandonnement général entre les mains de Dieu était, au milieu même des séche-

resses, excellent et éminemment salutaire.

# § 7. — Contemplation affirmative et Contemplation négative

61. Cette division de la contemplation, donnée par beaucoup d'auteurs, nous paraît s'accorder parfaitement avec ce que nous avons dit: Contemplatio affirmativa est, dit saint Liguori, quando-

anima beneficio lucis divinæ, sine ulla sua opera cernit aliqui veritatem, aut creatam, ut esset infelicitas inferni, aut increate ut divinam misericordiam. «Si l'âme, sans effort de sa part, vi clairement, grâce aux lumières que Dieu lui communique, si une véri!é créée comme les peincs de l'enfer, soit une véri divine comme l'infinie miséricorde, c'est la contemplataffirmative. »

Negativa est quando dignoscit perfectiones divinas non particulari, sed in genere cum confusa quadam notitia, sed quadem ingerit conceptum longe majorem magnitudinis divinæ. « appelle contemplation négative celle par laquelle l'âme con dère non pas quelque perfection divine en particulier, mais perfections divines en général, n'en ayant qu'une connaissat confuse, mais qui lui donne de la grandeur de Dieu une id de heaucoup plus élevée. » « Dans la contemplation négatif dit fort bien le R. P. Meynard, la volonté a plus d'action d'entendement »; aussi croyons-nous qu'elle ne diffère point.

·la contemplation affective.

62. Nous avons déjà parlé plus haut (nº 27) de cette supér rité que saint Liguori vient de nous rappeler, de la contemp. tion régative sur la contemplation affirmative; il n'en faut po être étonné, puisque Dieu, solon la remarque des théologiens! connaît et se définit moins par des affirmations que par négations. « Affirmons de Dieu jusqu'à l'éminence tout ce q y a d'être dans les créatures, nions de Dieu toute imperfect et doute limite de l'être. Affirmons, mais surtout nions : la ne tion est plus sûre et plus digne de l'Être divin. En affirmant, ne r stons toujours en decà de l'inaccessible majesté de Dieu: niant, nous la dégageors de tout ce qui pourrait l'amoind et la couvrons d'un voile mystérieux, qui la relève dans no estime. C'est pourquoi les chantres des perfections divines toujours voulu que l'esprit humain procédât, dans la définit de ses perfections, par des affirmations discrètes, précisées corrigées par des négations respectueuses. » (P. Monsal Conférences de Notre-Dame. — 7º Conférence.)

A vrai dire la contemplation régative est la contemplat proprement dite, celle qui produit l'union amoureuse; et sur vient parfois se greffer la contemplation affirmative. C'est effet pendant que l'âme contemplative est unie à Dieu, nég vement et confusément connu, qu'elle reçoit parfois des lumières distinctes, qu'i lui font saisir certaines yérités, certains mystères, ou le sens de quelque parole divine.

# § 8. — Comment les divers genres de contemplation sont souvent mêlés

63. Les diverses espèces de contemplation ne sont pas dans la pratique aussi nettement délimités qu'on pourrait le penser. Qu'est-ce qui empêche, par exemple, la contemplation intellectuelle et la contemplation affective de se succéder dans le cours de la même oraison? De même la quiétude parfaite ne peut-elle pas apparaître passagèrement? Souvent, en effet, au milieu d'une oraison douce et calme, parfois même au milieu de ses travaux, l'âme éprouve une forte et subite émotion. Le nom adorable de Diev ou de Jésus, le nom mille fois béni de Marie. ou une pensée sainte parfois fort vague, aura suffi à embraser son cœur. C'est là ce que saint Jean de la Croix appelle l'attouchement de l'étincelle. « Cette touche divine, dit-il, enflamme le cœur d'un tel feu d'amour, qu'on dirait une étincelle qui, en tombant sur l'âme, l'a embrasée subitement et dans un instant, comme si elle se réveillait en sursaut. Alors la volonté s'enflamme et, avec une admirable ferveur d'amour, elle adresse à Dieu des désirs et des louanges, des remerciements et des respects, des prières et des paroles qui montrent qu'elle Le met infiniment au-dessus de tout. Ce sont ces différents actès que l'âme nomme ici les aspirations divinement embaumées par lesquelles elle répond à l'attouchement du divin amour, et ce baume céleste, par son parfum et sa vertu, fortifie l'âme et la guérit de toutes ses misères. » (Cantig., str. XXV.)

En effet, si l'attouchement dont parle le Saint est passager, le baume « céleste » qui le suit demeure dans l'âme et y produit. es effets les plus salutaires. C'est ce qu'enseigne aussi saint. François de Sales. « Ce sentiment de la bonté céleste exprimée par cette parole de saint Bruno : O bonté! ou par celle de saint l'homas : Mon Seigneur et mon Dieu! ou par celle de saint François : Mon Dieu et mon tout! ce sentiment, dis-je, demeurant un peu longuement dedans un cœur amoureux, il se dilate.

il s'étend et s'enfonce par une intime pénétration en l'esprit et de plus, le détrempe tout de sa sayeur, comme fait l'onguen précieux ou le baume qui, tombant sur le coton, se mêle et s'uni

de plus en plus avec icelui. » (Amour de Dieu, VII, I.)

S'il n'est pas téméraire de chercher à expliquer la nature de cette touche divine, il nous semble qu'il se passe alors, mais d'une façon passagère, ce que nous avons dit à propos de l'ivresse contemplative (nº 49): la grâce s'est emparée subitement de l'âme tout entière et a saisi toutes ses puissances; l'entende ment a reçu dans sa cîme une soudaine lumière, comme une in tuition des bontés de Dieu, vue rapide qui l'a vivement frappé absorbant momentanément toute son attention et qui embrasé la volonté; l'impression sensible qui en a résulté a été d'abord fort vive, puis s'est calmée, et à l'ébriété mystique d'un moment a succédé le calme de la quiétude.

64. De même dans la quiétude arîde, il peut y avoir de moments où l'appétit soit saisi et doucement impressionné « Que si, dit saint François de Sales, à cette simple façon de demeurer devant Dieu (sans l'ouïr ni Lui parler), il Lui plaî d'ajouter quelque petit sentiment que nous sommes tout siens e qu'Il est tout nôtre, ô Dieu, que ce nous est une grâce désirable et précieuse. » (L. VI, ch. xi.) C'est donc la quiétude sensible qui peut, pour un moment, succéder à la quiétude aride.

D'autres fois, il sera difficile de dire si la quiétude est aridou sensible, ou bien si elle est sensible ou parfaite; dans ce choses morales les limites ne sont pas toujours bien nettes L'impression faite sur les sens est-elle assez forte, est-elle, au contraire, trop faible pour caractériser tel ou tel mode d'oraison il est quelquefois difficile de le dire, et, du reste, cela n'est pas

dans la pratique, d'une grande importance.

#### § 9. — La Contemplation et la Prière vocale

65. Si la contemplation, au moins dans ce qu'elle a d'essentiel connaissance générale et union amoureuse de Dieu, peut sub sister dans des états d'âme aussi différents que ceux que nou venons de voir, et même au milieu des diverses occupation de la vie, il est clair qu'elle peut s'allier à la prière vocale.

« Je sais qu'il y a beaucoup de personnes, dit sainte Thérèse, que Dieu, pendant qu'elles prient vocalement, élève sans qu'elles

sachent comment à une sublime contemplation...

« Je connais une personne qui, n'ayant jamais pu faire d'autre oraison que la vocale, possédait toutes les autres; et quand elle cessait de réciter, son esprit s'égarait de telle sorte qu'elle ne le pouvait souffrir... Elle récitait des Pater en pensant aux mystères où Notre-Seigneur a répandu son sang, elle restait plusieurs heures priant de la sorte. Elle vint me trouver un jour fort affligée de ce que, ne pouvant faire l'oraison mentale ni s'appliquer à la contemplation, elle se trouvait réduite à faire seulement quelques prières vocales; je lui demandai ce qu'elle récitait et je vis qu'en disant le Pater elle était élevée à une pure contemplation, que le Seigneur la tenait intimement unie à Lui.»

(Chemin de la perf., ch. xxx, Bouix, ch. xxxx.)

Ainsi, en récitant des prières vocales, cette pieuse âme était élevée à la contemplation : il est donc possible, en priant vocalement, de se maintenir dans l'union amoureuse, sensible ou non. Et même pour les âmes habituées à ce genre d'oraison, il n'y a pas de meilleure manière de réciter leurs prières, heures canoniales, chapelets, etc., et d'assister aux offices et cérémonies, que de rester tout le temps doucement unies à Dieu. C'est ce que recommande expressément Bossuet : « Le temps de l'oraison venu, il faut la commencer en grand respect par le simple souvenir de Dieu, invoquant son Esprit et s'unissant intimement à Jésus-Christ, puis la continuer en cette même façon comme. aussi les prières vocales, le chant du chœur 1, la sainte messe dite ou entendue et même l'examen de conscience. » (Opuscule cité.)

66. Il est bien vrai que dans les moments assez fréquents où la grâce contemplative fait sentir puissamment son action, on préfère à la prière vocale le simple repos et le bonheur de demeurer silencieux devant Dieu. « La paix de l'âme, nous avons cité plus haut ces paroles de saint François de Sales, serait

<sup>1</sup> Dans les ordres de femmes où s'est conservé le chant ou la récitation de l'office en latin, il est bien désirable que les religieuses puissent pratiquer ce genre d'oraison, car, ne comprenant pas le sens des paroles qu'elles prononcent, elles n'en peuvent retirer aucun secours Si pendant qu'elles prient de bouche elles ne sont pas de la sorte intimement unies à Dieu, elles sont fort exposées à mal prier.

bien plus grande et plus douce, si on ne faisait point de bruit autour d'elle et qu'elle n'eût aucun sujet de se mouvoir ni quant au cœur, ni quant au corps. » Mais quand le devoir impose quelque prière vocale, il faut se faire violence; si l'âme goûte moins de douceurs, elle n'en perdra pas pour cela les lumières ni les affections contemplatives.

Dans certains cas, au contraire, où la grâce contemplative est plus faible, la récitation des prières vocales peut être un secours; alors, en effet, l'eau de la contemplation est, selon la remarque de sainte Thérèse, à fleur de terre, les pensées pieuses que suggèrent les paroles sacrées la font comme jaillir, et procurent ainsi à l'âme de vifs élans d'amour et de douces émotions.

#### § 10. — On peut être contemplatif à son insu

67. Sainte Thérèse vient de nous citer un exemple frappant d'une âme qui était contemplative sans le savoir. Après ce que nous avons dit, la chose est facile à comprendre. Nous ne parlons pas de la contemplation intellectuelle : l'esprit vivement éclairé de lumières précises et distinctes sur l'un ou l'autre des mystères ne peut guère ne pas s'en apercevoir. Mais pour la contemplation affective, où la part du cœur est bien plus grande, combien en sont favorisés qui ignorent que c'est là la contemplation; combien qui ne reconnaîtraient jamais la contemplation dans cette oraison dont nous avons parlé, où le cœur sul reste uni à Dieu, pendant que l'imagination et l'entendement ne peuvent être fixés, et à plus forte raison encore dans cette autre espèce de quiétude où l'on s'aperçoit à peine de l'union amoureus.

Du reste, comme nous l'avons dit, la contemplation n'est que l'exercice des dons du Saint-Esprit. Or, quand l'âme agit par le principe des vertus infus s, obéissant alors à des motifs raisonnés, par exemple tirant de son cœur, grâce à de saintes considérations, un acte de contrition, elle le constate facilement. Mais si elle opère par les dons, si, par exemple, elle regrette ses péchés par un acte du don d'intelligence et de piété, il n'y a pas de raisonnement explicite, et l'on peut ne pas s'en apercevoir. De là vient souvent que des âmes qui ont la contrition dans un degré éminent se plaignent de ne pas l'avoir parce qu'elle n'est ni

raisonnée ni sensible.

#### CHAPITRE VI

## La contemplation est bien moins rare qu'on ne le croit communément

§ 1er. — Témoignages des auteurs mystiques

68. N'avons-nous pas, dars les pages précédentes, déprécié aux yeux de beaucoup de lecteurs la grâce de la contemplation? Ce n'est point ainsi, en effet, qu'on se la représente communé-

ment et, comme le dit le P. de Caussade :

« N'y a-t-il pas des auteurs qui, en parlant de la contemplation ordinaire ou de l'oraison passive ordinaire, en donnent pourtant des idées si magnifiques et si hautes que les uns en sont éblouis et les autres rebutés d'y aspirer? » (Instr. spir., dial. 4.) Mais ceux qui se font une idée aussi exagérée de la contemplation doivent être grandement surpris en lisant dans les auteurs mystiques certaines assertions absolument incompatibles avec leur manière de voir, assertions, qui selon nous, se comprennent fort bien.

« Il nous est permis, dit le P. A'varez de Paz, de désirer le don de la contemplation; nous pouvons le demander humblement à Dieu; c'est même un devoir pour nous de nous y disposer par l'abnégation parfaite et par l'exercice assidu de toutes les vertus. Et certainement, ajoute-t-il, nous devons nous en prendre à nous-mêmes si nous n'éprouvons jamais les suavités ineffables

de la contemplation 1." »

<sup>1</sup> Nos certe in causa sumus quod nunquam contemplationis ineffabilem suavitatem gustemus. De orat. ment. L. I. Part. 3 cap. xxvII. Il est admis par tous les Maîtres que l'on ne doit pas désirer les g: âces extraordinaires. Aussi, certains théologiens mystiques des deux derniers siècles, ayant enseigné que la contemplation est une faveur extraordinaire, sont ensuite fort embarrassés de concilier cette doctrine avec l'assertiou des auteurs plus anciens, qui affirmaient sans hésiter qu'on peut aspirer aux grâces contemplatives. « Scaramelli, après avoir protesté qu'il ne veut pas contredire des hommes si savants, admet la thèse, puis la détruit par des correctifs rigoristes dans le goût du dix-huitième siècle. P. Poulain, S. J. La Mystique de saint Jean de la Croix.

- Le P. Lallemant, si justement renommé pour sa doctrine toujours exacte et mesurée, s'exprime ainsi : « Sans la contemplation, jamais on n'avancera beaucoup dans la vertu, et l'on ne sera jamais bien propre à y faire avancer les autres. On ne sortira jamais entièrement de ses faiblesses et de ses imperfections. On sera toujours attaché à la terre et l'on ne s'élèvera jamais beaucoup au-dessus des sentiments de la nature : jamais on ne pourra rendre à Dieu un service parfait. Si l'on n'a reçu cet excellent don, il est dangereux de s'épancher trop dans les fonctions qui regardent le service du prochain, etc.¹. » Le vénérable auteur ne tiendrait certainement pas ce langage s'il regardait la contemplation comme un phénomène rare et exceptionnel.
- 69. Pendant des siècles tous les auteurs ont été d'accord pour diviser la vie spirituelle en trois degrés et pour mettre au troisième degré, terme et aboutissement des deux autres, la voie unitive, qui pour eux n'était autre chose que la voie contemplative ou mystique. Les grands mystiques du xvie siècle n'ont fait que se conformer à la doctrine commune en présentant la contemplation comme le couronnement ordinaire de la vie spirituelle. Ainsi sainte Thérèse la promet à ses filles comme la récompense de leur fidélité 2. Sans doute, elle commence par leur rappeler des principes qu'il ne faut pas méconnaître : à savoir que beaucoup d'âmes qui n'atteignent jamais la contemplation procurent quand même la gloire de Dieu et acquièrent de grands mérites; que non seulement l'on peut se sauver sans la contemplation, mais que sans elle, au moins sans la contemplation savoureuse dont parle ici sainte Thérèse, on peut aller loin dans la vertu, plus loin même que certains autres qui jouissent des douceurs de la contemplation 3.

¹ Ce langage du P. Lallemant rappelle les paroles de l'Imitation. Après avoir montré la nécessité du renoncement et rappelé que seul, il mène à la contemplation, l'auteur de cet admirable livre ajoute: « Nisi homo sit in spiritu elevatus, et ab omnibus creaturis liberatus, ac DEO TOTUS UNITUS, quidquid scit, quidquid etiam habet, non est magni ponderis. » (Imitat., III, 31.)

V. Chemin de la perfection, ch. xvII, xIX, XX, XXI (édit. des Car-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nous avons expliqué plus au long ce passage dans la Vie d'union, nº 314.

Et cependant, sans vouloir contredire ces vérités elle promet à ses filles que Dieu, si elles restent fidèles, leur accordera tôt ou tard la grâce de la contemplation : « Considérez que Notre-Seigneur nous convie tous; Il est la vérité même, nous ne saurions douter de la vérité de ses paroles. Si ce banquet n'était pas général, Il ne nous y appellerait pas tous; et quand même Il nous y appellerait, Il ne dirait pas : je vous donnerai à boire. Il aurait pu dire : venez tous, vous ne perdrez rien à me servir; quant à cette eau céleste (la contemplation), j'en donnerai à boire à ceux qu'il me plaira. Mais comme Il ne met de restriction ni dans son appel, ni dans sa promesse, je tiens pour certain que tous ceux qui ne s'arrêteront point en route boiront enfin de cette eau vive 1. »

Ainsi, dans l'esprit de la Sainte, l'heure n'est pas uniforme de l'appel à la contemplation, Dieu y amenant plus tôt certaines âmes encore imparfaites, et plus tard d'autres plus avancés en sainteté; quelques-uns, malgré leur fidélité, pourront être retirés de ce monde avant d'y atteindre; mais, en règle générale, celui qui passerait de longues années dans une fidélité parfaite finirait par être introduit dans la voie unitive et contemplative.

69 bis. On a écrit que sainte Thérèse avait enseigné une doctrine tout opposée dans son dernier ouvrage, parce qu'elle y console les âmes à qui le Seigneur ne donne pas les consolations et les delices de la contemplation, contento y deleites. « Si vous en êtes privées, dit-elle, sans qu'il y ait de votre faute, Dieu qui est juste, vous donnera par d'autres voies ce qu'Il refuse par

celle-ci. » (3e Demeure, ch. II.)

Il suffirait de répondre que Dieu peut sanctifier les âmes par des grâces mystiques arides. Ainsi sainte Jeanne de Chantal, ainsi la Vénérable Anne de Jésus, cette fille illustre de sainte Thérèse, après avoir eu d'abord des faveurs très douces et très élevées allant jusqu'à l'extase, pendant les dernières années de leur vie furent privées des douceurs de la contemplation, mais continuèrent de recevoir des grâces mystiques très fortes et très sanctifiantes.

<sup>1</sup> Ch. xix (Édition des Carmélites). Ch. xx (Édition Bouix), sub fine:

Tengo por cierto, que todos los que no se quedaren en el camino no les faltara esta agua viva. »

Cependant ici encore, après avoir dit en parlant des joies de l'contemplation que si nous les perdons c'est par notre faute : e contento y deleites que perdemos por nuestra culpa, la Sainte fais comprendre que si ce n'est pas par notre faute, il faut adorer el cela les jugements de Dieu, qui sont très secrets: son muy oculto sus secretos. Ainsi l'avait-elle déclaré déjà dans le Chemin de l'perfection. « Je crois que le Seigneur ne laissera pas de vous donner la contemplation si votre renoncement et votre humilit sont véritables; s'il vous garde cette joie, este regalo, pour lijoindre à celles qui vous attendent dans le ciel... ce sont là dijugements qu'il se réserve; il ne nous appartient pas d'y pénd trer. » Sainte Thérèse semble donc bien croire que c'est un ca fort rare, qu'on ne peut expliquer que par des desseins impénd trables de Dieu, qu'une âme fidèle au détachement et à l'humilité reste toute sa vie privée des douceurs de l'état mystique.

En tout cas, nombreux sont les passages du Château intérieu où sainte Thérèse répète ce qu'elle a dit dans le Chemin de i perfection. Parlant des âmes de la Troisième Demeure, le quelles ne sont pas entré s dans la voie contemplative, elle d (chap. rer) : « Rien, ce semble, ne peut empêcher ces âmes d pénétrer jusqu'à la dernière demeure (où les grâces mystique atteignent leur apogé.). De fait, si elles le veulent, le Scigner ne leur en refusera pas l'entrée. » « Si on ne retourne pas a milieu des animaux malfaisants des premières salles, si l'e persévère dans le dépouillement et l'abandon de tout, il n'y pas de doute, on obtiendra ce que l'on désire (Ibid.). « Si nor nous humilions, si nous nous détachons véritablement — et no point par l'imagination, qui si souvent nous trompe — car il fat que nous soyons détachées de tout - le Seigneur, i'en sui persuadé, ne nous refusera pas cette grâce (les goûts de contemplation), et Il nous en accordera même beaucou d'autres qui surpasseront nos désirs. » (IVe Dem., ch. 11 « Nous toutes qui portons ce saint habit du Carmel, no sommes appelées à l'oraison et à la contemplation... Puisque nous pouvons d'une certaine manière jouir du ciel sur la terr courage! N'en doutez pas, ce trésor repose en nous-mêmes... Seigneur ne rend impossible à personne l'acquisition de s richesses, » (Ve Demeure, ch. 1er). « Je ne puis m'empêcher gémir en songeant à ce que nous perdons par notre faute.

sont là, il est vrai, des dons que Dieu fait à qui Il veut (les ravissements); et pourtant, si nous aimions Notre-Seigneur comme Il nous aime, Il nous les accorderait à toutes » (VIe Demeure ch. IV). « Sa Majesté a dit : je suis en eux. Oh l que ces paroles sont vraies. Comme l'âme qui dans cet état (le mariage spirituel) les voit réalisées en elle, les comprend bien. Et toutes nous les comprendrions nous-mêmes, si nous ne nous en rendions pas indignes. Faute de nous disposer, faute d'écarter tout ce qui peut faire obstacle à cette divine lumière, nous ne nous voyons pas dans ce miroir... où notre image est représentée. » (VIIe Demeure, ch. IL.)

Non, sainte Thérèse n'a jamais varié, toujours elle a cru que les desseins de Dieu sont de donner aux âmes bien disposées les grâces mystiques, toujours — et dans son dernier livre avec plus d'insistance encore, — elle présente les grâces mystiques comme étant le moyen dont Dieu se ser' pour élever les âmes à la per-

fection et à la sainteté.

Mais en fait sont-elles nombreuses celles qui apportent aux desseins de Dieu les dispositions voulues et à qui Dieu accorde

dés grâces?

Dans le livre du Château intérieur, après avoir décrit la quatrième demeure où apparaît l'oraison des goûts divins ou quiétude sensible, elle termine par ces paroles : « J'ai traité avec étendue de cette quatrième demeure parce que c'est celle où entrent, je crois, le plus grand nombre d'âmes l. » Dans le livre de Sa Vie (ch. xv), parlant de cette oraison que certains auteurs vculent présenter comme un phénomène si extraordinaire, elle avait déjà, et avec insistance, émis cette affirmation, qu'un très grand nombre d'âmes y arrivent le Dans son livre des Fondations (ch. tv), elle affirme qu'à peine se trouve-t-il dans chacune de ses maisons une religieuse qui soit demeurée dans la méditation; toutes les autres sont élévées, dit-elle, à la contemplation parfaite 3.

<sup>1 «</sup> Me he alargado mucho en esta Morada, porque es en la qu' mas almas creo entran. »

<sup>2 «</sup> Hay muchas almas que llegan a este estado. »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>« En estas casas, si hay una de las hermanas que la lleve el Senor por meditacion, todas las demas llegan a contemplacion perfecta. »

Elle reconnaît par ailleurs que la quiétude, tout en comme niquant à l'âme de saintes dispositions, lui laisse encore beau

coup d'imperfections et de faiblesses.

70. Nous trouvons la même doctrine dans saint Jean de I Croix. D'après lui, par les opérations discursives et imaginaire « les âmes ne peuvent faire qu'un très petit profit... Cett manière de faire oraison en méditant et en raisonnant appartient à l'état des commençants... par là s'acquiert une cet taine ferveur sensible; des suavités sont alors communiqué qui donnent le goût du bien et détachent des choses du monde Quand ce résultat a été obtenu dans une certaine mesure, Die commence à élever l'âme à l'état de contemplation, ce qui arriv ordin ir ment très vite, surtout lorsqu'il s'agit d'âm s engagée dans la vie religieuse 1... il n'y a plus alors qu'à passer de l'éta de méditation à la contemplation. » (Vive flamme, str. III, vers. 2 § 5. Cf. Nuit obscure, 1, 8.)

« Les considérations et les représentations de la méditatio sont nécessaires aux commençants pour produire l'amour e pour nourrir l'âme par le sensible, et elles servent de prépara tion éloignée à l'union avec Dieu; les âmes doivent ordinaire ment passer par là pour arriver au terme, c'est-à-dire au séjou du repos spirituel, mais il faut traverser cette voie sans s' arrêter, car si l'on s'arrêtait à ces moyens, jamais on n'arrivera au terme qui n'a rien à voir avec ces moyens éloignés. » (Monté

п. 11.

Le terme auquel l'âme doit tendre, c'est l'union mystique. « I est vrai que Dieu seul peut la mettre dans cet état surnature mais elle doit s'y d'sposer autant qu'il dépend d'elle... me sure qu'elle entre dans l'abnégation et dans le dépouillement des formes sensibles, Dieu la met en possession de l'union.. Quand Il le jugera bon, Il achèvera de lui donner, selon se dispositions, l'habitude de l'union parfaite. » (Montée, III, 1 « Que l'âme fasse de son côté ce qui dépend d'elle, que so directeur l'aide à se renoncer en tout et il est impossible que Dieu, selon la manière dont procèdent sa bonté et sa misér corde, ne fasse pas ce qui dépend de Lui... or, ce qui dépend de l'anion mystique. « Il est impossible que procèdent sa bonté et sa misér corde, ne fasse pas ce qui dépend de Lui... or, ce qui dépend de l'anion mystique. « Il est impossible que l'anion mystique. » (Montée et l'anion mystique. « Il est impossible que l'anion mystique. « Il est impossible que l'anion mystique. « Il est impossible mystique mais elle dont procèdent sa bontée et l'anion mystique. « Il est impossible mystique mais elle dont procèdent sa bontée et l'anion mystique. « Il est impossible mystique me d'anion mystique mais elle dont procèdent sa bontée et l'anion mystique me mystique mui elle entre d'anion mystique me mystique me mystique me d'anion mystique me myst

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Los comienza Dios a poner en este estado de contemplacion, lo cusucle ser muy en breve, mayormente en gente Religiosa.

Lui c'est de conduire l'âme à la possession des biens surnaturels (c'est-à-dire des biens mystiques.) » (Vive flamme, str. III, vers 3, § 9.)

71. Qu'on lise les ouvrages des Pères Surin, Grou, de Caussade, etc., et l'on arrivera à la même conclusion, que la voie contemplative est celle où sont le plus ordinairement appelées les âmes qui s'adonnent sans réserve au service de Dieu.

« Je puis assurer, dit le P. Surin, qu'entre toutes les personnes que j'ai vu se donner pleinement à Dieu, je n'en ai remarqué aucune qui n'ait été favorisée de ce don après s'être exercée quelque temps dans la méditation des mystères et des vérités

de la foi. (Dial. spir., t. I, l. IV, ch. II.)

72. « Il faut, dit sainte Chantal (Réponses sur le Coutumier de la Visitation), que je dise simplement ce que, pour de bonnes considérations, j'avais retenu, mais que la nécessité des âmes me contraint de dire maintenant avec franchise; c'est que plus je vais en avant et plus clairement je reconnais que Notre-Seigneur conduit quasi toutes les Filles de la Visitation à l'oraison d'une très simple unité (union) et unique simplicité de présence de Dieu par un entier abandon d'elles-mêmes à sa sainte volonté et au soin de la divine Providence 1. »

Et dans une lettre à une supérieure de son Ordre elle écrit : « L'attrait quasi universel des Filles de la Visitation est d'une très simple présence de Dieu et d'un entier abandon... Et je pourrais bien dire sans quasi, car vraiment j'ai reconnu que toutes celles qui, dès le commencement, s'appliquent à l'oraison

comme il faut, y sont d'abord attirées... »

73. Nous avons montré (n° 5) saint François de Sales enseignant (Amour de Dieu, 1v, 3), qu'à force de méditer l'amour grandissait et produisait la contemplation. D'après le saint Docteur la contemplation est l'oraison des âmes vraiment dévotes, c'est-à-dire animées du parfait amour : « L'oraison

<sup>1</sup> Notons en passant les paroles suivantes de la Sainte, qui ne laissent pas d'être instructives : « Je sais que cette oraison est fort combattue par ceux que Dieu conduit par la voie du discours, et plusieurs de nos Sœurs ont été troublées, leur disant qu'elles sont oisives et perdent leur emps; mais, sans vouloir manquer au respect que je dois à ces peronnes-là, je vous assure, mes très chères Sœurs, que vous ne devez point vous détourner de votre train par tels discours, etc. »

s'appelle méditation jusqu'à ce qu'elle ait produit le miel de dévotion, après cela elle se convertit en contemplation.

(Amour de Dieu, 1. VI, ch. III 1.)

Mais si la contemplation est à ses yeux comme la sui naturelle de la dévotion et de la ferveur, il n'en est pas néed sairement ainsi des phénomènes extatiques : « Plusieu Saints, dit-il, sont au ciel, qui ne furent jamais en extase ravissement de contemplation. » (L. VII, ch. vn). Rappelo encore les paroles de Bossuet, déjà citées : « L'âme, par fidélité à se recueillir et à se mortifier, reçoit pour l'ordina cette oraison de simplicité et de repos en Dieu. » Scaramelli que pourtant, a le grand tort de placer la contemplation dans voie extraordinaire 2, déclare avoir expérimenté, dans sa long vie de missionnaire, qu'il n'y avait pour ainsi dire pas u bourgade, où ne se trouve au moins quelque âme menée par ly voies contemplatives.

74. Le Vénérable Libermann n'est pas moins explicite « L'oraison d'affection, dit-il, n'est pas un état permanent, n'est qu'un chemin pour arriver à la contemplation si l'âme fidèle. » Et cette doctrine revient souvent sous sa plun Ailleurs, après avoir montré comment, les âmes ayant besu d'être purifiées, Dieu les fait passer, après une première pério de consolations sersibles, par des épreuves de sécheresses d'aridités : « Pendant tout le temps de ces peines des sen ajoute-t-il, l'âme qui est fidèle entre peu à peu dans une vo contemplative qui la mène à grands pas à l'union parfaite, Dans une lettre à un directeur de séminaire, il expose la marc qu'il suivait dans la direction des âmes (Lettre 196, écrite 1839) : il s'efforçait, avant tout, d'amener les novices ou 1 séminaristes à travailler avec zèle à leur perfection et cherche à leur faire surmonter l'obstacle principal qui empêchait le sanctification; il s'appliquait alors à les établir dans le calm la tranquillité, la paix du cœur : « Cette paix, ajoute-t-il, 1

<sup>1</sup> Voir encore les chapitres IV et v du Livre X où le saint Docte montre que les âmes ferventes reçoivent de temps à autre les faven mystiques, parce qu'elles ont retranché tout l'amour qu'elles avaie aux superfluités, mais parce que leur détachement n'est pas complelles n'en jouissent pas aussi souvent que les âmes pleinement détaché 3 Voir Vie d'union no 419.

disposait peu à peu à la vie intérieure et les menait toujours à la contemplation aussi bien qu'au renoncement. » Et un peu plus loin : « J'admirais comment, souvent, ils me disaient des choses qui se passaient en eux et qui étaient de pure contemplation, et cela sans que je leur eusse jamais dit un mot pour les mettre dans cet état... Plus tard... lorsqu'ils avaient du dégoût pour les considérations et que je n'y voyais plus de fruit, je les engageais à cette simple vue de Dieu, et je les portais à se tenir devant Lui par la foi. »

75. Mais si la contemplation ne sort pas de la voie commune, elle en marque le sommet, elle est la dernière étape pour ceux que Dieu ne vout point favoriser de dons miraculeux, en un mot, comme le disent les théologiens, elle est l'oraison qui convient à la vie unitive!

Cela est facile à comprendre. Les opérations contemplatives, avons nous dit, s'exercent dans la partie supérieure de l'âme. Pour être capables de produire souvent de pareilles opérations, il a fallu que les facultés inférieures (imagination et appétit sensitif) si puissantes dans les âmes sensuelles et même encore dans les âmes pieuses, aient été affaiblies et pour ainsi dire amoindries par un combat vaillamment soutenu et par les épreuves bien supportées 2; c'est ce qu'exprime saint Jean de la Croix en disant qu'il faut que l'âme ait eu sa nuit active et sa nuit passive.

D'un autre côté, cette oraison suppose une grande confiance, un entier abandon entre les mains de Dieu; autrement l'âme, restant trop accessible aux soucis et aux préoccupations de tout genre, trouverait à la contemplation un obstacle insurmontable. Elle suppose, pour le même motif, ce que le P. Lallemant appelle

<sup>1</sup> Dicendum est contemplationem quæ spectat ad viam unitivam esse propriam perfectorum, quia talis contemplatio non quasi per occasionem et in transitu exercetur, sed per se et qu'isi ex habitu. Talis autem contemplatio requirit animum valde moderatum et compositum, diuque exercitatum et illuminatum; hæc autem omnia non inveniuntur nisi in his qui gradum perfectionis attigerunt. Suarez, De devotione, cap. XI, nº 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Communiter et ut in plurimum donum contemplationis perfectorum est. qui vitiis extinctis et affectibus moderatis et virtutibus acquisitis et magno Dei amore decoratis, eam mentis tranquillitatem habent qua possint mentis obtutum in Deo figere et tanquam ligna arida suavissime igni divini amoris ardere. Alvarez de Paz, l. V. De nat cont., P. 2, cap. IV.

la pureté du cœur, c'est-à-dire le véritable esprit de détachement; le P. de Caussade déclare avec raison « qu'à un grand détachement de cœur répond une grande facilité pour entre dans cette oraison et à un moindre détachement une moindr facilité. »

Avec ces dispositions, on sera peut-être encore loin de la sainteté, mais on sera établi dans la vie unitive. La pratique généreuse des vertus chrétiennes a détruit les habitudes contraires; les tentations, sans avoir peut-être perdu de leurs violences, ont bien moins de prise sur l'âme; un rapide désaveur que l'on répétera souvent, si elles deviennent vives et tenaces ordinairement le du moins, suffira pour les repousser L'âme qui n'a plus besoin de raisonner pour se décider à prendre le bon parti ne s'attachera plus dans ses oraisons aux considéra tions : elle n'y trouverait que de la fatigue 2. Aussi Dieu, dont la Providence paternelle ne fait jamais défaut à ceux qui Lui sont fidèles, l'introduit alors dans la contemplation, qui deviendre plus facile à mesure qu'elle avancera dans cette vie de renonce ment au monde et d'union à Dieu.

<sup>1</sup> Nous disons « ordinairement », car il est des cas où, pour repousse la tentation, il est à propos de rappeler à sa mémoire quelque fort considération : la mort, l'enfer, l'avantage qu'on gagne à être fidèle la gloire que l'on rend à Dieu, l'amour qu'on témoigne à Jésus, le sur-croît de gloire qui sera au ciel la récompense de nos pénibles combats La considération de ces vérités — particulièrement du néant de: choses de ce monde et de la grandeur des biens éternels - est, di sainte Thérèse (Vie, ch. xv), pour ceux qui commencent, extrêmement importante... Ces vérités sont même nécessaires aux âmes les plus élevées dans l'oraison, en certains temps où Dieu veut les éprouver e semble les abandonner... Il se lève des jours où ceux mêmes qui on fait au Seigneur un don absolu de leur volonté et qui, plutôt que de commettre une imperfection, se laisseraient torturer et subiraien mille morts, ont besoin de prendre en main les premières armes de l'oraison. Les tentations, les persécutions se déchaînent alors avec une effroyable violence; ils doivent, eux aussi, pour échapper au péril d'offenser Dieu, se faire un rempart des vérités de la foi en considérant d'une vue attentive, que tout finit, qu'il y a un ciel et un enfer. » Cf. Amour de Dieu, l. XI, ch. xvII.

<sup>1</sup> Cf. Montée du Carmel, I, 14. Édicion critica, Tolède, 1912, I, 12.

# § 2. — Y a-t-il beaucoup d'âmes parfaites qui ne soient pas contemplatives?

76. Il scrait puéril de demander si Dieu peut communiquer à une âme qui en est à la méditation les vertus parfaites ou même les vertus héroïques. Nombre de martyrs, sans avoir véeu dans la contemplation, ont reçu, à l'heure de l'épreuve, des grâces éminentes de lumière et de force, et soutenus par ell sils ont dans les tortures et devant la mort fait preuve d'un véritable héroïsme. Il est vrai que les dons du Saint-Esprit, qui établissent l'âme dans la contemplation, sont aussi le principe des œuvres parfaites et héroïques, et que, pour cette raison, la perfection et la contemplation sont étroitement liées; mais il n'est pas impossible que les dons du Saint-Esprit s'exercent dans la conduite de la vie et n'opèrent pas au moment de l'oraison, ou du moins qu'ils n'opèrent pas de façon à produire une oraison pleinement contemplative.

Si les auteurs sont d'accord sur ce point <sup>1</sup>, ils ne le sont pas moins, d'après Suarez, pour distinguer l'oraison en trois genres, correspondant aux trois degrés de la charité <sup>2</sup>, et pour attribuer aux âmes parfaites l'oraison contemplative. La voie que nous avons tracée d'après les Saints et les théologiens nous semble

donc la voie la plus ordinaire.

Geci paraîtra plus évident encore si, au lieu de restreindre, comme on le fait trop souvent, le sens du mot contemplation à la seule contemplation intellectuelle ou à la quiétude parfaite, on prend ce mot dans le sens plus général où nous l'avons pris. De la contemplation ainsi étendue nous pensons que peu de

<sup>2</sup> V. t. I, nº 128. Est hæc partitio vulgaris inter scriptores præsertim

mysticos et est in ratione fundata. Ibidem, XI, nº 5.

<sup>1</sup> Addendum vero est non esse contemplationem ita propriam perfectis, ut conveniat omnibus : non omnibus viris perfectis datur ut GRADU ILLO contemplationis fruantur, quod interdum contingit ex divina dispositione pertinente ad ejus occulta judicia. Suar z, De oratione mentali, xI, nº 9. Notons-le cependant, la contemplation que Suarez ici déclare ne pas être accordée à tous les parfaits, est celle qui s'exerce sans effort et d'une façon habituelle. (Voir note du nº 75.) Il serait en effet difficile de prouver qu'il y a des âmes parfaites qui ne reçoivent jamais, pas même de temps à autre et d'une façon transitoire, des grâces contemplatives.

saintes âmes sont privées. Elles peuvent ne pas goûter les douceurs qui souvent s'y joignent, peut-être même n'auront-elles pas le sentiment de cette paix intime qui accompagne la contemplation la plus aride 1; mais quand elles s'appliqueront à l'oraison, il sera rare que les éléments essentiels de la contemplation, les opérations secrètes de l'Esprit-Saint agissant par ses dons sur la cime de l'intelligence et produisant dans la volonté l'union amoureuse, leur soient refusées.

## § 3. — Division des âmes en trois classes selon que prédominent la volonté, l'intelligence ou la mémoire

77. On comprendra mieux encore que les phénomènes contemplatifs sont parfois faciles et parfois difficiles à discerner, si l'on observe les dissemblances qui existent entre les âmes <sup>2</sup> et qui font que la grâce de la contemplation s'adapte plus ou moins à leur nature. Il en est des âmes humaines comme des esprits célestes : les séraphins, les chérubins, les autres anges sont tous remplis d'admiration par la vue des perfections divines, et tous brûlent d'amour pour leur Dieu, mais chez les séraphins l'amour est le caractère dominant, le trait distinctif; chez les chérubins, c'est la lumière. Il semble que les séraphins,

1 « L'âme a la paix, dit le P. Grou (Manuel, p. 19), mais elle ne s'en aperçoit pas, elle ne croit pas même l'avoir. » — « La volonté, dit saint François de Sales, n'aperçoit point cet aise et contentement qu'elle reçoit, jouissant insensiblement d'îc lui. » Amour de Dieu, vI, 8. — Ce qui montre que les troubles et les angoisses de ces parfaits serviteurs de Dieu demeurent à la superficie de l'âm', c'est qu'ils restent constamment maîtres d'eux-mêmes, leur volonté n'est nullement ébranlée par les inquiétudes qu'ils éprouvent, leur fidélité à Dieu ne se dément pas; ils savent au besoin encourager les âm's troublées et leur inspirer cette confiance inébranlable qu'ils se plaignent de ne pas avoir eux-mêmes.

<sup>2</sup> Les divers caractères que nous allons établir n'ont pas leur cause, comme les tempéramants, dans les dissemblances de l'organisme; ils sont les traits distinctifs des âmes elles-mêmes. Dans la première période de la vie spirituelle, nous l'avons déjà remarqué, le fidèle étant encore dans un état où les sens prédominent, le tempérament s'accuse davantage; mais après la purification sensible bien supportée, le tempérament perd beaucoup de son influence, et les facultés supérieures étant devenues plus fortes, la physionomie spirituelle de chaque fidèle se mani-

feste plus clairement.

embrasés par l'amour que l'Esprit-Saint leur communique sont illuminés parce qu'ils aiment et parce que l'amour les porte à contempler les sublimes beautés de Dieu; les chérubins, au contraire, admirablement illuminés par la science que leur communique le Verbe éternel, sont ravis d'abord, et se portent ensuite de toute l'ardeur de leur amour vers Celui qu'ils voient si beau. La flamme éclaire et échauffe à la fois, mais il est des flammes plus lumineuses que chaudes, d'autres plus brûlantes

que lumineuses.

78. Chez les âmes humaines se remarquent les mêmes différences. Les unes que nous nommerons âmes séraphiques, la faculté qu'atteint pius directement la grâce, c'est la volonté : saisies par les grâces d'amour, elles se portent au bien avec ardeur et fermeté. Les âmes séraphiques se sentent surtout poussées à prouver à Dieu leur amour; elles cherchent les moyens de Lui plaire : que ferai-je pour Dieu, quelle œuvre entreprendrai-je pour sa gloire, telle est leur première préoccupation. Ce ne sera que secondairement et par suite de leur amour qu'elles s'appliqueront à Le mieux connaître. Elles recevront alors, si elles sont fidèles, de grandes lumières, surtout des lumières pratiques, mais ces lumières semblent être chez elles la conséquence plutôt que le principe de l'amour.

Saint Pierre, saint Grégoire VII, saint Ignace de Loyola, saint Charles Borromée, saint Vincent de Paul, sainte Jeanne de Chantal, la Vén. Mère Pelletier paraissent avoir été de ces

Sainte Gertrude (Iv, 2), vil un jour les anges qui offraient au Seigneur les œurs des personnes qui leur étaient conffées. Les œurs de ceux qui aimaient avec plus de ferveur étaient offerts par les séraphins. Les chérubins intervenaient quand il s'agissait des âmes les plus éclairées dans la connaissance de Dieu; et quand c'était le tour de celles qui s'exerçaient davantage dans la pratique des vertus, c'étaient les anges du

chœur des Vertus qui s'approchaient du Seigneur.

<sup>1</sup> Qu'on nous pe; mette ici deux citations intéressantes, qui nous semblent confilmer la distinction que nous établissons ici. La bienheureuse Varani raconte qu'un jour un séraphin lui dit que les séraphirs et les chérubins étaient tellement unis qu'ils ne pouvaient aller vers une âme les uns sans les autres; mais, ajouta-t-il, il est bien vrai que dans certaines âmes ce sont les chérubins qui sont les maîtres, et dans d'autres ce sont les séraphins. Dans ton âme, c'est nous, les séraphins, qui dominons, voilà pourquoi tu as plus de feu que de lumières. Vita da essa scritta, p. 50. Camerino, 1894.

âmes séraphiques, plus remarquables par la puissance de l'amour qui leur a fait faire de si grandes œuvres que par l'abondance des lumières. De même encore sainte Marguerite-Marie, plus portée à l'amour actif qu'à l'amour d'admiration, plus avide de souffrir et de travailler pour son Dieu que de Le con-

templer.

79. Saint Jean l'Évangéliste, saint Augustin, saint François de Sales, sainte Thérèse, saint Jean de la Croix, la Vén. Marie de l'Incarnation ressemblent davantage aux chérubins. Dans les âmes de cette seconde classe, en effet, les grâces dominantes sont des grâces d'illumination. Quand elle sont fidèles Dieu les éclaire d'une manière merveilleuse, leur donnant de Luimême, de ses perfections, des divins mystères, des idées qui les plongent dans l'admiration et le ravissement. Elles se délectent dans la contemplation des spectacles divins, et ensuite, par voie de conséquence, l'amour en elles grandit; car comment ne pas aimer un Dieu qu'elles voient si beau, si grand, si aimant! Quand elles sont tout à fait fidèles, leur amour répond à leurs lumières, et pour ce Dieu qui les ravit, elles feront des œuvres héroïques. Mais elles seront moins attentives que les premières à multiplier ces œuvres. Appelées à exercer surtout l'amour de complaisance, elles sentiront plus que leurs sœurs séraphiques le besoin de contempler et moins le besoin d'agir.

« Mon âme, dit la Vén. Marie de l'Incarnation, se voyant comme absorbée dans la grandeur immense et infinie de la Majesté de Dieu, s'écriait : O largeur, ô longueur, ô profondeur, ô hauteur infinie, immense, incompréhensible, ineffable, adorable! Vous êtes, ô mon grand Dieu, et tout ce qui est n'est pas, qu'en tant qu'il subsiste en vous et par vous. O éternité, beauté, bonté, pureté, amour, mon centre, mon principe, ma

fin, ma béatitude, mon tout ! »

Dans cette vue admirable des grandeurs de Dieu elle était si humiliée qu'elle désirait souffrir la mort pour rendre hommage à son immortalité et à ses autres perfections, mais ne pouvant satisfaire ce désir, elle se martyrisait elle-même par les pénitences les plus rigoureuses qu'elle eût encore pratiquées. Ces rigueurs excessives ne servaient qu'à purifier encore davantage la vue de son esprit et à le rendre capable de plus grandes lumières. C'est pourquoi elle continue en cette sorte : « Après

s sacrifices de la pénitence, mon esprit était rempli de tant de uvelles lumières, qu'il était offusqué et ébloui, s'il faut ainsi rler, de la grandeur de la Majesté de Dieu. » (Sa Vie, par

Martin, 1, 22, p. 102.)

C'est donc l'abondance des lumières qui anime à la pénitence ames chérubiques. Les séraphiques sont portées d'une façon is directe à la pratique des austérités; elles y voient une anière d'exercer l'amour et de s'unir au Bien-Aimé. En effet, i se fait souffrir fait acte d'amour et s'unit à Dieu; et comme es sont avides de pratiquer l'amour de toutes les manières sibles, elles ressentent comme une besoin pressant de se retifier. Sainte Marguerite-Marie en est un exemple frappant: « Après avoir vidé mon cœur, dit-elle, et mis mon âme toute e, Notre-Seigneur y alluma un si ardent désir de l'aimer et de uffrir qu'Il ne me donnait point de repos, me poursuivant si près que je n'avais de loisir que pour penser comment je pourrais aimer en me crucifiant... (C'était aux débuts de sa religieuse.)

« Il me fut montré, dit-elle ailleurs (peu après sa profession), e grande croix; je ne pouvais voir le bout, mais elle était tte couverte de fleurs : Voilà le lit de mεs chastes épouses : pεu peu ces fleurs tomberont et il ne te restera que les épines 'elles cachent à cause de ta faiblesse, mais elles te feront si rement sentir leurs piqures que tu auras besoin de toute la ce de mon amour pour en supporter la douleur. Ces paroles réjouirent beaucoup, pensant qu'il n'y aurait jamais assez souffrances, d'humiliations ni de mépris pour désaltérer dente soif que j'en avais, et que je ne pourrais jamais trouver plus grande souffrance que de ne pas assez souffrir. Plus je ffrais et plus je contentais cette sainteté d'amour, qui avait umé trois désirs dans mon cœur, qui me tourmentaient essamment, l'un de souffrir, l'autre de l'aimer et de commur et le troisième de mourir pour m'unir à Lui.» Autob. p. 65. Le que raconte d'elle-même sainte Véronique Juliani n'est moins frappant, et montre non moins clairement comment z certaines âmes la grâce agit sur la volonté plus que sur telligence.

Je sentais parfois un vif désir de me mortifier : tout ce qui vait flatter mes goûts, je m'en privais; tout ce que l'humanité réclamait, je le lui refusais. Je faisais tout cela sans si comment, il ne me souvient pas de l'avoir fait avec intelligen

(Diario, 1:vol., p. 44.)

« Après avoir fait mes petits calcu's — quand elle était en enfant — je me mettais à genoux, je demeurais longte dans cette posture, je ne sais ce que je faisais alors. J'comme hors de moi, tellement heureuse que je ne me sainquiétée ni du manger, ni de quoi que ce soit; il me venaité désirs très ardents que Dieu fût loué et honoré par toute créatures. (P. 48:)

« Dès l'âge de quatorze ans je commençais à faire l'oral mentale. J'y trouvais beaucoup de consolations; je ne dist que j'y recevais des lumières, car au commencement je n'a d'autre consolation que de demeurer là pour faire plaisin Seigneur, j'éprouvais des désirs de souffrir... quand je progeais mon oraison, ces désirs de souffrance devenaient

anxiétés. (Ibid., p. 52.)

« Quand je retournais à la maison, je me retirais dans que le endroit où je n'étais point vue, et je faisais quelque pénites Je ne comprenais nullement pourquoi je me mortifiais, mai sentais en moi une vive inclination à souffrir. Tantôt je traînais sur les genoux, je faisais des croix avec la langue bien je tenais les bras étendus. Je faisais tout cela sans luni de Dieu, ne comprenant pas bien ce que je faisais. » (P. 89.]

80. L'intelligence, qui chez les âmes chérubiques reçoit tout les touches de la grâce, est une faculté qui perçoit les il générales, qui s'élève à des ques d'ensemble et qui trouve dan contemplation du beau de vraies délices. La mémoire qui, d'notre état présent, est liée intimement à l'imagination is s'exerce surtout par des représentations sensibles, a pour of des êtres ou des faits particuliers, qu'elle repasse l'un après l'au Les personnes chez qui dominent la mémoire et l'attention objets et aux faits remarquent mieux les circonstances les prinutieuses, elles s'appliquent volontiers aux détails; elles s'appliquent volontiers aux détails; elles s'appliquent volontiers aux détails ; elles services de les s'appliquent volontiers aux détails ; elles s'appliquent volontiers aux détails que volontiers aux détails que volontiers aux détails que volontiers aux details que volontiers aux détails que volontiers aux details que volontiers

¹ Sans doute il n'en est plus de même après la mort, puisque l'a gination et les autres sens n'existent plus dans l'âme séparée du cc mais si la mémoire peut alors embrasser à la fois de plus nombreux venirs, elle a toujours pour objet des faits particuliers et continge

appées par une parole, un signe, un simple incident. La grâce adapte à leur nature, et à celles qui sont fidèles, elle montre airement dans leurs occupations multiples, dans la fidélité à urs règles, dans la pratique assidue de certaines vertus le voir à remplir, Dieu à glorifier; elle leur fait trouver dans un ot, dans une maxime, un sens profond, une leçon salutaire, ais elle n'ouvre pas aussi souvent devant leurs yeux de vastes rizons. Leur attrait principal les porte à s'appliquer avec attennaux moyens de perfection qui leur sont offerts. Nous comparions volontiers ces âmes aux anges qui, chargés par le igneur de veiller sur les créatures inférieures, s'occupent de acune avec un soin admirable, et rendent à Dieu par ce ministre une grande gloire.

Les âmes angéliques forment la classe la plus nombreuse. En néral elles ont plus de savoir-faire et peuvent rendre de grands

rvices là où les autres ne scraient pas aussi habiles.

Ces âmes angéliques ne sont pas inférieures à leurs sœurs raphiques ou chérubiques ; elles peuvent aussi bien que les tres s'élever aux plus hauts degrés de la sainteté <sup>1</sup>. La valeur une ame se mesure a sa fidélité, et non a la prédominance telle ou telle de ses facultés.

Le grand apôtre saint Paul, esprit éminemment pratique, à i rien n'échappait, qui étendait sa sollicitude sur les moindres tails et se montrait si habile à tout ordonner, saint Paul qui, ant sa conversion, surpassait tous les autres par son zêle observer les prescriptions si méticuleuses des traditions phariques (Gal., 1, 14), qui, dans ses Épîtres, montre qu'il a scruté us les mots de l'Écriture Sainte, car souvent d'une seule paroletire des conclusions très sages, mais inattendues, saint Paul nt le langage, selon le mot de saint Chrysostome, est si plein variétés et de ressources: in verbis varius et multiplex, qui voit la fois tant d'aspects de la vérité, tant de particularités dirses qu'il est souvent amené à des digressions déconcertantes, int Paul qui excelle dans les énumérations pressées, ardentes, ississantes, nous semble devoir être rangé dans cette catégorie.

A la grande sainte pénitente, Marguerite de Cortone, qui doit être ngée dans cette classe des âmes angéliques, il fut révélé qu'elle serait acée dans l'ordre des séraphins. Sa vie par son Confesseur, xx, 13, 15, 16.

On doit y ranger aussi le grand saint Patrice, l'apôtril'Irlande et le Bienheureux Jean Eudes que M. Olier appie la merveille de son siècle ».

Saint Alphonse, qui semble avoir eu plutôt un esprit pratique de grandes envolées ou de larges conceptions, fut un s admirable qui recut et remplit merveilleusement la missio combattre le jansénisme et l'incrédulité. Celui qui fut xviiie siècle le soutien et la gloire de l'Église ne man certes, ni de lumières ni d'amour, mais lumières et an semblent chez lui le résultat plus que le principe de ses grai œuvres; c'est parce qu'il était admirablement fidèle que l'éclairait et l'embrasait. Chaque soir avant de s'endormi grand Saint s'astreignait à formuler : « dix actès d'amour. actes de confiance, dix actes de contrition, dix actes de con mité à la volonté de Dieu, dix actes d'amour envers Jésus-Chi dix actes d'amour envers la Sainte Vierge, dix actes d'an envers le Saint Sacrement, dix actes de confiance en Marie, actes de résignation, dix actes d'abandon à Dieu, dix al d'abandon à Jésus-Ch. ist, dix actes d'abandon à Marie. prières pour faire la volonté de Dieu », soit cent trente a différents. (Sa Vie, par le P. Berthe, vi, 13.) Ce simple tr choisi entre beaucoup d'autres, nous montre combien, sans l être inférieur, il différait d'un saint François de Sales, d saint Jean de la Croix, d'une sainte Thérèse. Si saint Alphd se montra si attentif à rechercher des moyens de plaire à D d'avancer en sainteté, les pratiques qu'il s'imposait. exemple ses effrayantes pénitences, montrent bien l'héroide sa foi et de son amour.

Il faut en dire autant de sainte Gertrude qui, par sa fidél devint si chère au cœur de Dieu et si éminente en sainteté. même saint Jean Berchmans employa avec une grande gérosité de multiples pratiques de dévotion; il obtint, par moyen, de très grandes lumières et un très ardent amour, et p vint rapidement à une haute sainteté.

81. Nous ne voulons pas dire que les âmes angéliques, accomplissant avec tant de soin leurs diverses pratiques, et séraphiques, en multipliant les preuves de leur amour, n'aipas déjà des lumières précieuses. Chez toutes les âmes arriv à la perfection se rencontrent ces grâces éminentes qui donne

une haute idée de Dieu et un attrait infus d'amour pour Lui, mais nous avons voulu marquer quelles sont dans chacune les premières opérations de la grâce et les plus saillantes. Lumières, amour, fidélité à bien remplir ses devoirs vont en augmentant à proportion des mérites de chaque âme, mais chez les unes les lumières sont plus abondantes, chez les autres l'amour est plus actif, chez d'autres enfin la fidélité est plus remarquable. Les unes sont plus portées à l'admiration, les autres à l'action, les autres à l'attention ou à l'application au devoir.

Les grâces mystiques sont très faciles à discerner chez les chérubiques ; elles le sont moins chez les séraphiques et chez les angé-

iaues.

Aussi le goût des livres de spiritualité, du moins des livres mystiques, se montre chez les âmes chérubiques plus tôt que chez les autres, presque aussitôt qu'elles commencent à sortir des voies sensibles; elles y reconnaissent vite leur état et leurs dispositions intimes, et se plaisent à en lire la description. Ce même attrait naît bien plus tardivement chez les autres âmes et suppose chez elles, quand il commence à apparaître, de plus grands progrès dans l'amour; elles sont en effet plus portées à l'action qu'à la spéculation, mais surtout elles ne reconnaissent en elles l'état mystique que lorsqu'elles y sont déjà assez avantées.

Les âmes chérubiques, en qui la grâce atteint plus directement 'intelligence, se délectent plus que les autres dans la contemplaion des divines vérités; elles passent sans doute par des sécheesses, surtout quand elles ont besoin d'être purifiées, ou quand elles ne sont pas fidèles, mais elles y sont moins sujettes; elles ont aussi moins exposées aux distractions 1. Une fois purifiées elles tendent de plus en plus vers l'abîme insondable de toute Deauté et de toute bonté, qui se manifeste à elles; elles aspirent ı s'y unir, à s'y plonger, à s'y perdre avec délices.

<sup>1 «</sup> Grâce à la divine bonté, disait saint François de Sales, je suis xempt de distractions tout le temps que je m'occupe aux saintes médiations. Je ne sais ce que j'ai fait à Notre-Seigneur, sa miséricorde est acompréhensible à mon endroit, car je ne me suis pas plus tôt mis en raison que j'oublie tout, excepté Lui. » (Sa Vie, par M. Hamon, VII, ch. II.)

Chez l'âme séraphique arrivée à l'état parfait, il y a b cette connaissance confuse des grandeurs divines qui est élément essentiel de l'état mystique, et qui se trouve chez to ceux qui sont avancés dans la perfection : ces âmes savent elles aiment, elles comprennent que leur Bien-Aimé est did de tout amour; mais le plus souvent il n'y a pas chez ell comme chez les chérubiques, cette abondance de Inmières réjouit l'âme. En revanche si l'attrait d'amour est moins don il est plus puissant. Ces âmes sont plus que les précéden exposées aux sécheresses; elles le sont plus aussi que les ân angéliques, qui trouvent dans les secours ordinaires de la pil de grandes douceurs, le témoignent volontiers et excite l'envie de leurs sœurs séraphiques, qui gémissent d'être froid quand les autres sont enthousiastes. On rencontre de ces ân séraphiques qui, même au début de leur vie de piété, goûte fort peu de consolations. Plus tard, ayant reçu des grâces tr élevées, elles veulent aimer ce Dieu, dont elles entrevoient grandeurs, elles veulent le servir, elles le veulent d'une voloit ferme et énergique; or, souvent c'est cet acte persistant milieu de leurs sécheresses qui constitue toute leur oraison. Ma plus facilement que d'autres, elles persistent dans ces dispet tions sans que de nouvelles lumières leur soient accordées. même pendant que la mémoire et l'intelligence s'occupent d'autres objets. Leur oraison a souvent moins de douce sans avoir moins de mérites 1.

Les âmes de la troisième classe, quand elles ont, par une fid lité éprouvée au service de Dieu et par un détachement géi reux, fait de grands progrès dans la vertu, reçoivent, ell aussi, et ces lumières précieuses qui donnent une haute ic des grandeurs et bontés divines, et cette impulsion d'amorqui sont le fondement de l'état mystique. Mais ces grâc mystiques qui résident dans l'intelligence et la volonté, chelles sont souvent unies à des lumières distinctes sur une vér particulière, ou sur une parole de la Sainte Écriture, ou sur

<sup>1</sup> Sainte Jeanne de Chantal a donné à diverses reprises des descr tions de ses oraisons qui étaient bien ce que nous venons de d-Sainte-Marguerite-Marie y trouvait plus de jouissances, mais, elle auressentait plus l'amour qu'elle ne recevait de lumières.

grandeur et l'importance de leurs devoirs. Ces lumières les frappent davantage et elles-mêmes discernent moins facilement les autres grâces plus précieuses mais voilées, qui sont le véritable principe de leurs mérites. Elles arrivent plus rarement à l'oraison de silence et souvent elles trouvent l'union mystique dans la récitation de leurs prières vocales.

82. Nous ferons mieux comprendre la différence entre cos trois classes d'âmes et l'utilité de les bien discerner en montrant quels sont pour chacune les obstacles à surmonter et les dangers

à éviter.

Les âmes de la troisième classe, chez qui domine la mémoire, en qui on remarque un esprit plus pratique, plus apte aux détails, et que nous avons appelées angéliques, étant plus attentives aux objets sensibles, aux vérités particulières, aux moyens dont elles se servent pour aller à Dieu, se décident plus difficilement à entrer dans la voie de la foi pure. Au lieu de porter directement leur attention sur Dieu, quand Lui-même les y convie en rendant stériles pour elles certains moyens dont elles s'étaient jusque-là servi, elles continuent de chercher lumières et douceurs dans ces moyens devenus inutiles et même nuisibles. Certaines méthodes, certains raisonnements les ont pendant longtemps soutenues et consolées, elles veulent y revenir toujours.

Elles s'attachent aussi avec excès aux pratiques bonnes en elles-mêmes, mais qui ne conduisent qu'indirectement à Dieu; les unes, par exemple, mettront toute leur perfection dans les austérités, les autres dans le dévouement; celles-ci ne penseront qu'à leurs occupations, à leurs travaux habituels, celles-là à la récitation d'interminables prières vocales. Tel est l'écueil le plus dangereux pour les âmes chez qui dominent la mémoire et l'aptitude aux choses de détail. Il peut les empêcher d'arriver au port de la contemplation, et même quand elles sont entrées dans la voie contemplative, il peut les retarder encore et rendre

plus difficile pour elles l'union divine.

83. Les âmes séraphiques cherchent bien, il est vrai, de multiples moyens pour prouver à Dieu leur amour, mais ces moyens elles ne les aiment pas pour eux-mêmes, elles regardent beaucoup moins les moyens que la fin; ils ne sont à leurs yeux que des échelons qui leur permettent de monter jusqu'à Dieu. Dès

lors tous les moyens leur sont bons, elles ne s'attachent avexcès à aucun. Comme d'une part elles désirent ardemmes agir pour Dieu, que par ailleurs elles n'ont pas d'attache à tou tel moyen de Lui plaire, elles sont très aptes aux grande œuvres: tout ce qui leur paraît de nature à réjouir le cœur d'Dieu excite aussitôt leur zèle.

Mais l'écueil pour elles est dans l'énergie de leur volonté que peut dégénérer en raideur et en obstination. Si l'âme angéliquest souvent sans fermeté dans ses bonnes résolutions, l'âni séraphique est souvent attachée à son propre jugement que dans ses désirs; la conduite de Dieu sur cette âme ten

surtout à l'assouplir et à briser sa volonté.

Un autre danger pour les âmes séraphiques, moins à redoute cependant que pour les angéliques, mais beaucoup plus que pour les chérubiques, est de ne pas quitter les voies inférieure de l'oraison quand le moment en est venu. L'épreuve de transition entre la voie méditative et la voie contemplative leur es dure, et souvent se prolonge beaucoup, parce que les lumière mystiques, moins abondantes, leur offrent moins de douceurs elles comprennent plus difficilement qu'elles doivent se contenter d'une oraison aussi aride, et elles peuvent céder à la pensée de donner trop aux œuyres actives aux dépens de la prière.

84. L'âme chérubique se met moins promptement au travail elle n'a pas l'ardente activité de sa sœur séraphique, ni comme l'âme angélique le goût des choses de détail, qu'elle est trop souvent portée à négliger. Elle réfléchit davantage, elle s'arrête avec bonheur à contempler le bien qui se présente, les titres que Dieu possède à son amour, les perfections divines, les joies célestes; elle s'arrête aussi plus volontiers à peser toutes les suites de ses actes, elle voit mieux tous les avantages qu'elle tirera de ses œuvres, mais aussi toutes les difficultés, toutes les peines qu'elle y rencontrera.

Le danger pour elle est de se contenter des lumières qui lui sont données et de ne pas conformer sa conduite à ces lumières; pendant que l'intelligence est fort éclairée la volonté souvent manque d'ardeur; l'âme chérubique, quand elle n'est pas encore arrivée à une sainteté héroïque, gémit de la lenteur et même des répugnances de sa volonté à suivre les lumières de l'intelligence.

elle demande à grands cris des grâces de force et d'énergie 1; il lui faut un généreux effort pour passer aux actes, et cet effort, à égalité de vertu, lui coûte plus qu'à l'âme séraphique.

Nous disons: à égalité de vertus. Il est évident qu'une âme chérubique qui aura été très fidèle et très généreuse aura acquis une plus grande facilité dans le sacrifice qu'une âme séraphique qui aura mal correspondu à la grâce. De même une âme séraphique ou angélique fidèle et courageuse sera plus éclairée

qu'une âme chérubique inconstante et lâche.

85. En résumé, pour qu'une âme arrive au degré d'amour où Dieu l'appelle, elle doit d'abord correspondre fidèlement aux grâces qui lui sont données selon sa propre nature, et qui affectent la faculté dominante, puis disposer ses autres puissances à recevoir, elles aussi, les saintes influences de la grâce. Cette grâce divine pénètre successivement dans la triple enceinte de l'âme, c'est-à-dire dans chacune de sos facultés, dès qu'on lui ouvre la porte. Elle reste dans la première enceinte, si on ne lui ouvre pas la seconde, et dans la seconde, si on garde fermée la troisième. Elle entre d'autant plus abondamment que la porte lui est plus largement ouverte. Si l'on n'est pas fidèle aux premières grâces, on se privera forcément des suivantes: si l'âme angélique, appelée à se sanctifier surtout par la pratique fidèle de ses devoirs d'état, les néglige, si elle ne laisse pas l'Esprit-Saint agir pleinement dans sa mémoire et ses facultés inférieures pour les appliquer aux œuvres diverses dont elle doit s'acquitter, elle ne recevra pas les grâces éminentes qui ensuite, si elle savait y correspondre, perfectionneraient son intelligence et sa volonté. Si l'âme séraphique n'obéit pas aux impulsions qui pressent sa volonté et la poussent au sacrifice, elle ne recevra pas les lumières qui, d'après le plan divin. devaient ensuite être versées dans son intelligence; mais quand elle aura correspondu à ces premières grâces, elle devra se dis-

¹ Les Saints eux-mêmes, quand ils sont chérubiques, constatent qu'ils reçoivent plus vite des lumières dans l'intelligence que de fortes impulsions dans la volonté. « Si vous saviez, disait saint François de Sales, comme? Dieu traite mon cœur! Vous en remercieriezs abontéet Le prieriez de me donner l'esprit de conseil et de force pour exécuter les inspirations de sagesse et d'intelligence qu'Il me communique. » (Esprit de S. Fr. de)Sal., Xº partie, sect. xxxx.)

poser à recevoir les secondes. De même l'âme chérubique dotout d'abord purifier son intelligence, en la vidant autant qu possible des choses profanes pour l'appliquer à Dieu, sous pein de ne pas recevoir les grâces éminentes de lumières qui lui son réservées, mais elle devra ensuite coopérer à l'action divine, q' fortifiera sa volonté, et enfin appliquer sa mémoireetsesfacultinférieures aux œuvres que le Seigneur lui impose. En se mon trant ainsi fidèle jusqu'au bout, non sculement l'âme obtient li deuxièmes et les troisièmes grâces, mais les premières elle mêmes lui sont de nouveau communiquées et avec plus d'about dance.

Dans les âmes constamment fidèles le trait dominant de l grâce ne disparaît jamais; on peut discerner quelle est faculté qui reçoit la première l'opération divine, mais les autre puissances, bien que secondairement atteintes, sont si souple: elles aussi, sous la main de Dieu, qu'elles produisent leur œuvres propres avec un merveilleux succès. On conçoit qu sainte Thérèse cût pu être une aussi grande Sainte sans accomplir ses grandes œuvres; mais quand Dieu l'eut choisie pou réformer le Carmel et tonder tant de monastères, elle ne néglige aucune démarche, elle ne recula devant aucune difficulté, ell mena à bien toutes ses entreprises. Dans sainte Jeanne d Chantal, dans sainte Marguerite-Marie on admire surtout 1 force de la volonté et l'ardeur de l'amour, c'est là leur tra caractéristique; mais quelles vives lumières ne reçurent pa ces grandes âmes; comme elles comprenaient admirablemen leurs devoirs et quels sages conseils elles savaient donner !

#### CHAPITRE VII

## Les marques de la contemplation

86. Si l'on peut être dans la contemplation à son insu (suprine 67), il peut aussi se faire, et cela arrive souvent, qu'on s' trouve à l'insu du directeur. A quelles marques celui-ci recornaîtra-t-il, dans l'âme qu'il dirige, la présence des grâces contemplatives?

Rappelons tout d'abord que ce n'est point aux débuts de la vie spirituelle que l'âme est introduite dans la contemplation. Même chez les âmes avancées, cette oraison n'apparaît pas à Improviste. Averti par certains signes qui ne trompent guère, rn directeur attentif peut le prévoir. Il voit l'âme se livrer à la oratique généreuse de la mortification et du renoncement, accepter amoureusement les épreuves que la Providence ne manque amais de lui ménager, en un mot donner la preuve d'une lerveur sincère et persévérante. En retour elle est abondamment favorisée de grâces sensibles; les sentiments affectifs deviennent fréquents et intens s. Il vient un moment où, de en plus en plus embrasée d'amour et touchée des souffrances de ésus, elle désire souffrir avec Lui et pour Lui. L'imagination a sans doute une grande part à ces élans de ferveur. Mais si l'âme est fidèle, peu à peu elle se dégage du sensible, « les opérations de la grâce deviennent plus intérieures et les communications divines se font plus directement aux facultés spirituelles ». (Libermann, Ecrits, p. 186.)

Parfois alors l'on éprouve ce que sainte Thérèse appelle le recueillement surnaturel : pendant des journées entières, sans aucun effort, on se trouvera recueilli et rempli de pieuses pensées; si à ce recueillement ne vient pas se joindre l'union amoureuse dans la volonté, ce n'est pas encore la contemplation, mais

c'en est l'indice précurseur et prochain.

87. Enfin la contemplation apparaît. Le plus souvent, comme nous l'avons dit au livre précédent (Oraison de l'âme fervente), les débuts sont pénibles. L'âme est dans cette période d'épreuve qu'on appelle la nuit des sens. Les signes de cette épreuve, d'après saint Jean de la Croix, sont les suivants : l'âme ne peut plus comme auparavant se servir dans l'oraison de l'imagination et du raisonnement; elle n'éprouve plus de goût et de consolation ni dans les choses créées; elle est dans une vive anxiété, craignant d'être infidèle à Dieu et de ne plus l'aimer comme auparavant. (Nuit,

Mais si l'âme, dit saint Jean de la Croix, sait garder le calme, si elle entre dans la voie où la grâce l'appelle, se livrant au Seigneur et l'écoutant dans l'intime de son cœur avec une amoureuse attention, peu à peu elle devient capable de goûter

une satisfaction plus intime et plus profonde, non plus sensil mais spirituelle, qui est pour elle un aliment d'une extrê délicatesse.

88. Elle est alors dans le véritable état contemplatif, don saint auteur donne les marques suivantes — on remarquera q soul le troisième signe est différent de ceux auxquels on rece naît la nuit des sens : à l'anxiété douloureuse a succédé une paintime :

1º Le dégoût des considérations qui n'apprennent plus rice l'âme et une grande répugnance pour la méditation discursi Ainsi les livres dont on aimait autrefois à se servir pour médi

ne plaisent plus, ne disent plus rien au cœur.

2º Une disposition habituelle de renoncement qui fait qu'ne s'attache plus à rien en dehors de Dieu : beaucoup d'attache à la créature ont disparu, qui autrefois troublaient le cœur nuisaient gravement à l'oraison; l'âme se sent comme dégoût de toutes choses, et bien qu'elle ait à souffrir des écarts de i'in gination, elle ne se complaît pas à la fixer volontairement s des objets profanes 1.

3º « Le troisième signe, qui est le plus certain, dit saint Jean la Croix, consiste dans le bien-être que trouve l'âme à demeui seule avec Dieu, à Lui donner son amoureuse attention, sa s'occuper d'aueune considération particulière, et à jouir d'u paix, d'une quiétude, d'un repos intime.» (Montée du Carmel, 11.)

Cette paix spirituelle, signe le plus sûr de l'oraison mystique a son siège dans la volonté. Elle naît comme naturellement l'amour que l'Esprit-Saint Lui-même verse dans cette facult Devenue capable d'exercer cet amour sans raisonnement sans émotion dans la partie sensible, la volonté goûte indépendamment des facultés inférieures la douceur de cet amour. Cet satisfaction profonde qu'elle éprouve, cette paix intime de donc être distinguée avec soin des suavités sensibles. Celles-

¹ Cette disposition au renoncement, ce dégoût de toutes choses ∈ surtout dans la partie supérieure de l'âme; dans la partie inférieu peuvent subsister certains attraits violents qui, stimulés par le démo produirent par intervalles de fortes tentations. Cependant, mêr dans cette partie inférieure, nombre d'attraits naturels, qu'il falle jadis combattre, ont cessé de se faire sentir.

uvent être unies à la paix que goûte la volonté, mais souvent paix existe sans les douceurs sensibles. « Ne croyez pas, mon re, écrivait la Mèle Thé. èse de Saint-Joseph, que je sois sous isluence d'une ferveur sensible; non, je soussire beaucoup plus e je ne jouis, mais ma vie d'abandon me procure une paix is proble qui me soutient dans mes peines et mes difficultés. » I Vie, par le P. Mercier. Lettre du 8 novembre 1866.)

Cette paix, impossible à faire comprendre à qui ne l'a pas itée, est différente de celle que l'on se procure à soi-même en se sonnant, en se disant que l'on n'a rien à craindre; elle est nmuniquée par Dieu Lui-même; parfois elle saisit l'âme nme à l'improviste et la tranquillise suavement et fortement. ite action de Dieu versant le calme dans la partie supérieure l'âme est surtout frappante dans les moments d'épreuve : rs que la douleur oppresse, ou même que l'angoisse — pourtt si opposée à la paix — étreint le cœur, Dieu donne aux âmes. iment aimantes une paix profonde. Cette paix est faite des timents infus de confiance, d'abandon et même de joie; ne est heureuse de se savoir entre les mains de son Père este, heureuse de souffrir pour Lui, heureuse de l'aimer au ieu de ses peines.

Je bien-être qu'il goûte à donner à Dieu son amoureuse ention fait aimer au contemplatif la solitude et le silence; t en s'acquittant très aimablement des devoirs de la vie iale, il se sentira heureux quand il en sera affranchi et qu'il

rra se retrouver seul avec Dieu.

Cette âme, dit sainte Thérèse, voit naître en elle un amour Dieu très dégagé de tout intérêt propre et elle désire des ments de solitude pour mieux jouir de son amour. » (Vie,

XIII.)

le dernier signe persiste même dans la quiétude aride, où le éprouve un désir constant de prier, recherche la solitude e silence, sans pourtant parvenir à goûter Dieu, envahie elle est par toutes sortes de préoccupations et de distractions. désir constant qu'elle éprouve de s'adonner à l'oraison, e recherche, cette soif de Dieu, indique que la volonté Lui leure unie et que l'aridité chez elle n'est pas une suite de la .eur.

9. Telles sont les marques données par saint Jean de la

Croix et, après lui par tous les maîtres. Un auteur contempe - M. Ribet - en propose une autre. « Il faut, dit-il, que le qui éprouve la contemplation ait été purifiée par les épresse passives dont nous parlons plus loin »; et, à la façon do explique plus loin ces épreuves passives, on serait tenticroire que ces âmes-là seulement deviennent contempla qui ont subi préalablement les épreuves d'une rigueur effrave et vraiment extraordinaire. Il ne faut cependant pas por de vue que les premières épreuves, qui ont pour but de détain des jouissances sensibles et de préparer à la contemplation, bien moins rigoureuses que celles qui viendront plus tard. considérer dans sa partie essentielle, là purification, la nui sens, consiste précisément dans cette difficulté à méditce dégoût universel dont nous avons parlé. Plus tard, doute, l'âme devra subir de nouvelles purifications dest à la détacher plus complètement et à lui rendre plus facil contemplation. Mais cas épreuves nouvelles ne sont pa prélude nécessaire de toute oraison contemplative. obscure, II, 1 et suiv.) D'un autre côté, toute cette purificaest plus ou moins rigoureuse, selon le degré de perfection au Dieu se propose d'amener l'âme. (Ibid., 11, 7.) Ce serait par séquent une grande erreur de prendre comme type de ce q passe d'ordinaire les épreuves auxquelles nous voyons que Saints ont été soumis.

Les signes donnés par saint Jean de la Croix suffisent di

pas n'est besoin de comp'éter sa doctrine.

Nous ne pouvons pas davantage nous ranger à l'avis de ques auteurs contemporains qui ajoutent aux signes que venons de donner le sentiment de la présence de Dieu, ç déclarent même le signe principal let appellent oraiso

<sup>1</sup> L'Esprit-Saint par ses dons éclaire l'âme contemplative en lu sant saisir avec plus de clarfé et avec une conviction ardente tan'é vérité et tan'ôt une autre. Parfois, par exemple, elle sera très fredes bontés de Dieu et des ingratitudes humaines et son zèle sera fortement excité; d'autres fois elle sera vivement éclairée sur la teté divine et sur sa propre misère; d'autres fois Dieu versant en el suavités d'amour très consolantes, lui donnera en même temps le suasion comme irrésistible de cette vérité, connue d'ailleurs par l'Dieu est en moi, c'est Lui qui produit ces douceurs.

De puis une vingtaine d'années quelques auteurs ont restreint se

iplicité, en refusant de la reconnaître comme mystique, te oraison de simple regard où ce sentiment de la présence Dieu n'est pas signalé. Pour nous nous sommes persuadé, tout si nous examinons les exemples donnés (sainte J. de antal, les premières Visitandines), que dans cette oraison de iplicité saint Jean de la Croix eût reconnu une oraison stique, ayant les signes distinctifs que nous venons d'indir. En se bornant à ces trois marques, dont il expose longuent les motifs, le grand Maître de la mystique nous paraît senter une doctrine à la fois très rationnelle et très conforme 'expérience.

O. Les marques de la contemplation deviennent plus fraplies et plus faciles à reconnaître à mesure que le fidèle fait
s de progrès dans la voie mystique, et ses progrès dépendent
la générosité qu'il apporte à purifier son âme. En effet, plus
cartera les obstacles, plus deviendront puissantes et visibles
opérations de la grâce. Quand il réussit par sa fidélité à
er contre les vaines rêveries et les pensées inutiles, à faire le
e dans son esprit et à l'appliquer uniquement à Dieu et à ses
oirs, son intelligence reçoit plus de lumières. Quand il se
ache plus courageusement de tout ce qui n'est pas Dieu, il
ait dans sa voionté de plus fortes impulsions d'amour. Les
aurs données à la volonté sont d'ordinaire celles qui se
arquent les premières.

L'influence mystique, dit saint Jean de la Croix, s'exerce etement sur l'intelligence, et la volonté y participe avec paix et une délicatesse pleine de délices. Parfois ces deux sances s'unissent (pour recevoir la grâce mystique), et ération divine en elles est d'autant plus parfaite et délicate que

m nt le concept de l'état mystique en ne l'appliquant qu'à ce dercas. Ils prétendent que le fond essentiel, la caractéristique exclusive out état mystique est le sentim nt de la présence de Disu. Pareille riction est d'abord tout à fait arbitraire : on n'a pu citer un seul texte Multres en faveur d'une thèse si étrange. Elle est de plus inaccepe, car elle amènerait logiquem nt à regarder comme ascétiques des qui sont certainem nt mystiques, notamment les épreuves des emplatifs, comme la nuit de l'esprit. Plus inacceptable encore est olicution que quelques uns ont donnée de ce sentiment de la prée de Dieu, comme nous l'avons dit plus haut, no 34 bis.

la purification de l'intelligence est plus complète, Mais avant arriver là, la touche d'un amour brûlant dans la volonté pri le plus souvent la touche d'une parfaite connaissance dans l'

ligence. » (Nuit, II, 13.)

« L'âme, dit-il ailleurs, est par rapport à Dieu comme verre par rapport au rayon du soleil. En effet la divine lui de l'Être de Dieu circonvient toujours l'âme, ou pour ma dire, réside toujours en elle essentiellement. Aussi, que l'âne mette dans les dispositions voulues, c'est-à-dire qu'ell purifie de toute tache dont elle serait ternie par la créat qu'elle ait donc sa volonté unie parfaitement à celle de l'(car cette union de volonté, cet amour implique le déponment, le renoncement à tout ce qui n'est pas Dieu), alors âme se trouve éclairée de la divine lumière et transformé Dieu. Comme il ne peut y avoir une transformation parfaite n'y a pas une parfaite pureté, l'illumination et l'union de la avec Dieu seront plus ou moins grandes et proportionnées à pureté de l'âme. » (Montée, 11, 4.)

91. En résumé, quand il y a lieu de douter de l'état d âme, on s'assure si elle est ou non dans la voie contemplativ

examinant les points suivants:

Cette âme vit-elle habituellement, et sans qu'elle ait be de faire effort, en présence de Dieu? A-t-elle l'expérience de état où l'on se sent uni à Dieu, tout en vaquant aux devoir la vie extérieure? Est-elle vraiment avancée dans l'abnéga et bien affermie dans la pratique des vertus et la mort à même? Dans les épreuves, les humiliations, ressent-elle paix infuse et la joie de souffrir pour Dieu? Éprouve-t-elle dégoût vague et non raisonné, mais profond, de tout ce qui pas Dieu, ou ne touche pas à ses intérêts, accomplissant devoir plus que par goût les fonctions de la vie profane, cherchant de consolation que dans la prière 1? Ressent-elle répugnance pour les considérations et pour tout ce qui méditation discursive? Éprouve-t-elle parfois un sentiment s

<sup>1 «</sup> Lorsqu'on a une fois goûté les joies de l'esprit, tout ce qui se nature et la chair devient fade et rebutant. » Saint Jean de la C Vive flamme, strophe III, § 7. C'est le mot de saint Grégoire le Gr Gustato spiritu, desipit omnis caro.

et imprévu d'amour de Dieu, qui la saisit sans qu'elle en sache la cause, sans qu'elle ait eu besoin de considérer ni d'approfondir aucune vérité religieuse, mais à la seule pensée de Dieu, de Notre-Seigneur 1? Surtout trouve-t-elle une douce satisfaction à être isolée des créatures et seule avec Dieu sans même avoir rien de particulier à Lui exprimer, comme ce bon paysan qui passait de longues heures dans l'église d'Ars sans rien dire à Notre-Seigneur, et qui répondait au saint curé, lui demandant à quoi il s'occupait dans ces longues visites : « Je L'avise et Il m'avise. » Alors même qu'elle ne goûte pas de consolation sensible, n'éprouve-t-elle pas de la peine quand elle doit interrompre son oraison et s'éloigner de son Dieu? — En général, quand une âme passe volontiers des heures entières à prier, sans offort, sans ennui, sans recourir aux livres, ni aux prières vocales, souvent sans pouvoir dire ensuite sur quoi elle a médité, c'est qu'elle est dans la contemplation.

#### CHAPITRE VIII

## Avantages de l'oraison contemplative

92. Celui qui lira ces lignes se demandera peut-être quelle est 'utilité pratique de cette partie de notre travail. A notre avis, elle est fort grande, parce que ce mode d'oraison, moins rare—nous l'avons démontré — qu'on ne le suppose trop souvent, est en même temps très fructueux; et, si l'âme qui doit le pratiquer est mal dirigée, elle n'entrera pas dans la voie à laquelle Dieu l'appelle, ou si elle y entre, elle pourra s'y égarer et, dans l'un et autre cas, elle perdra les grâces extrêmement précieuses que la Bonté divine lui réservait.

¹ Plus l'âme avance, plus les impressions de l'Esprit de Dieu deviennent réquentes; elles se font sentir au milieu des travaux et des occupations le la journée. Souvent même il arrive à des âmes très fidèles d'éprouver es touches de la grâce au moment où elles les chercheront le moins. Dieu les laissera pendant leur oraison dans de grandes sécheresses et, en dehors de ce saint exercice, elles se sentiront unies à Lui d'une union orte et suave.

L'oraison contemplative produit des fruits beaucoup plu abondants que l'oraison de discours et que celle d'affection « Avec la contemplation, dit le P. Lallemant, on fera plus pout soi et pour les autres, en un mois, qu'on ne ferait sans elle, ei dix ans. » Et il donne ces raisons : « Elle produit des acte excellents et dégagés des impuretés de la nature, des acte d'amour de Dieu très sublimes, qu'on ne fait que très rarement sans ce don, et ensite elle perfectionne la foi et les vertus, le élevant au plus haut degré où elles peuvent monter. » (Doctrin

spirituelle, 7e principe, ch. IV, art. 4.)

Dans l'oraison contemplative la part de l'homme est beau coup moindre, celle de Dieu bien plus grande : Dieu donne l'âme n'a qu'à recevoir. « Notre âme, dit le Vén. Libermann n'est qu'une capacité, elle n'a rien par elle et en elle; c'est en Dieu qu'elle doit se remplir, et cela par l'union de l'oraison. Pal conséquent, elle doit plutôt recevoir que prendre. De là, l'étal d'oraison parfait consiste en ce que les puissances de notre âme s'unissent à Dieu par une contemplation de silence, de repos et d'attente. Si cela est vrai, sa coopération consiste a consentir aux dons de Dieu et à les recevoir. Elle consiste aussi à se disposer et à se mettre en état, par la grâce de Dieu, de s'unit de la sorte à Lui, afin de recevoir ses dons. » (Écrits spir., p. 247.

« Cette oraison, dit Bossuet, où l'on demeure simplement attentif à cette présence de Dieu, exposé à ses divins regards sans s'empresser à faire autre chose que ce qui nous arrive, est une oraison avec Dieu seul, et une union qui contient en éminence toutes les autres dispositions particulières, et qui disposa l'âme à la passivité, c'est-à-dire que Dieu devient le seul maître de son intérieur, et qu'il opère plus particulièrement qu'à l'ordinaire; tant moins la créature travaille, tant plus Dieu opère puissamment; et puisque l'opération de Dieu est un repos, l'âme Lui devient donc en quelque manière semblable en cette oraison et y reçoit aussi des effets merveilleux, et, comme les rayons du soleil font croître, fleurir et fructifier les plantes, ainsi l'âme qui est attentive et exposée en tranquillité aux rayons du divin Soleil de justice, en reçoit mieux les divines influences, qui l'enrichissent de toutes sortes de vertus. »

93. Il n'y a qu'une voix parmi les auteurs spirituels pour affirmer cette supériorité de la contemplation sur les autres oraisors, et il n'en est pas un qui ne souscrirait volontiers à ce que dit le P. Surin. Cet auteur compare ceux qui s'adonnent à l'oraison à trois sortes de personnes qui vont les unes à pied, les autres à cheval, les autres en carrosse ou en bateau; — il aurait dit, s'il avait vécu de nos jours, en chemin de fer, et ce serait encore plus exact. — « Les premiers sont ceux qui font oraison de discours, qui vont à pied et avancent par le travail. Les deuxièmes sont ceux de l'oraison affective, qui vont à cheval, ayant un peu de travail. Les troisièmes sont ceux qui sont dans la contemplation, qui avancent plus que les autres sans aucun travail. » (Catéch. spir., t. I, 4<sup>ro</sup> partie, ch. 111.)

Aussi c'est à l'âme contemplative surtout qu'on peut appliquer le mot de saint François de Sales : « Une seule âme fervente rend plus de gloire à Dieu que mille chrétiens négligents

et tièdes. »

Louis de Blois avait dit avant lui: « Ceux qui sont unis à Dieu « et Lui laissent toute liberté d'opérer en eux à chaque instant « ce qui Lui plaît sont plus utiles à l'Église en une heure que les « autres, quoi qu'ils soient, en plusieurs années. » (Instit. spir., ch. rer.)

Les avantages de ce mode d'oraison ressortiront mieux du tableau qui nous reste à tracer du cinquième degré de la vie spirituelle. On y verra ce que produit la contemplation quand elle est entrée tout de bon dans une âme, quand, au lieu d'apparaître seulement de temps à autre, elle est devenue le mode habituel de prier.

### DEUXIÈME PARTIE

## DISPOSITION DES AMES DU CINQUIÈME DEGRÉ OU DES AMES PARFAITES

#### CHAPITRE PREMIER

## Comment les âmes parviennent à la vie unitive

§ 1er. — Remarque préliminaire

94. Nous avons indiqué la marche que suit l'âme fidèle dan la quatrième demeure. Elle s'y achemine de la ferveur sensible à une ferveur plus spirituelle. Très désireuse d'aimer son Dieu e de se détacher d'elle-même elle saisit rapidement, sans avoit besoin de longs raisonnements, beaucoup d'occasions de sacrifice, de renoncement et de soumission à la volonté divine D'abord elle ne le fait guère que sous l'influence des grâces sen sibles, puis, sa générosité s'affermissant dans les sécheresse et les épreuves, elle finit par accomplir les actes les plus difficiles même sans goût, dans le vide et l'aridité.

Il lui reste encore, avons-nous dit, bien des défaillances: pen dant des années peut-être, sa vie sera un mélange de sentiment vraiment fervents, de sacrifices rapides et généreux et de petite attaches, d'immortifications, qu'elle regrettera et dont elle neparviendra pas à se défaire. Elle a de grandes vues de perfection elle vise à l'abnégation complète, mais elle est encore faible e insuffisamment détachée d'elle-même. Comment parviendra t-elle au parfait dépouillement? Il nous reste à le dire, car ce véritable renoncement, cette conformité habituelle de la volont humaine à la volonté divine constitue l'état de perfection, quest le premier degré de la vie unitive.

#### § 2. - Voie abrégée et voie commune

95. Sainte Thérèse nous enseigne qu'il y a certaines personnes particulièrement favorisées qui, à ce point de la vie spirituelle où nous sommes rendus 1, reçoivent de Dieu une oraison beaucoup plus élevée que toutes celles qui leur ont été communiquées jusque-là. Elle la nomme oraison d'union, et la décrit comme un commencement 'd'extase.

La plupart des âmes arrivent plutôt à la vie unitive par une seconde voie qu'indique également sainte Thérèse 2, et qui consiste dans la pratique exacte du renoncement et de toutes les vertus chrétiennes. « Je reconnais, dit la Sainte, que cette autre voie exige beaucoup plus de peines, mais la récompense en sera beaucoup plus grande si nous remportons la victoire... Dans le premier cas (dans l'union semi-extatique), le bonheur que l'âme éprouve en se voyant vivre d'une vie si nouvelle lui est d'un grand secours; tandis que, dans l'autre cas (dans l'union de conformité), il faut que l'âme, sans sortir de la vie ordinaire, se donne elle-même la mort 3. »

1 Saint Liguori place l'oraison d'union plus tard, après la purification de l'esprit : en fait, il n'y a pas de règle absolue. Dieu la donne quand

<sup>2</sup> 5º Demeure, ch. III. A l'occasion de ce passage les nouvelles traductrices de sainte Thérèse disent que, d'après elle, il y a deux voies pour conduire à l'état d'union, la voie mystique et la voie non mystique. Sainte Thérèse ne dit rien de semblable; si elle le disait elle contredirait sa doctrine constante (v. suprà, nº 69). Elle dit seulement, et la nouvelle traduction en témoigne comme le texte original, que l'on entre dans cette cinquieme Demoure ou par l'union, qui est un commencement d'extase, ou sans elle; or on peut ne pas avoir éprouvé cette union extatique et

avoir reçu des g. âces mystiques fort précieuses.

On a vu de nos jours un example frappant d'une âme atteignant une sainteté éminente sans avoir reçu les faveurs extraordinaires de l'union extatique et des ravissements. La si douce et si admirable car-mélite de Lisieux, sœur Thérèse de l'Enfant Jésus qui, comme elle le déclare, fut formée à l'école de saint Jean de la Croix, semble bien avoir passé la plus grande partie de sa vie dans la contemplation aride. Entre autres passages de ses écrits, la lettre qu'elle écrivit à sa Prieure pendant sa retraite de profession le témoigne : elle y décrit gracieus ment son état, qui était celui d'une paix profonde dans d'épaisses ténèbres les ténèbres d'un noir souterrain. — Cette âme par sa mei veilleuse fidélité et son abnégation constante sut bien « sans sortir de la voie ordinaire se donner elle-même la mort ».

Nous avons vu (t. I. nº 175), l'épreuve de la soustraction o grâces sensibles, chez les chrétiens trop mous et trop amis d'eu mêmes, manguer son but providentiel et les laisser comme fix dans une regrettable médiocrité. D'autres plus farvents ont su cette crise avec plus de succès; cependant, soit que leur dél chement n'ait pas été suffisant, soit que leur confiance n'ait ; été entière, ils ne sont pas entrés pleinement dans la voie que Dieu ouvrait devant eux et ils sont demeurés dans un él mitoven entre la vie illuminative et vie unitive (t. I. nº 330) suiv.). Coux qui parviennent à la vie unitive sont donc cœurs généreux et confiants qui s'abandonnent à la condu de Dieu et répondent à ses avances. Ils y arrivent d'autant pl rapidement qu'ils agissent avec moins de recherche d'eu mêmes et avec un désir plus désintéressé de glorifier Die Ceux qui, bien que solidement vertueux, se replient trop s eux-mêmes, scrutent avec inquiétude leurs moindres actes. bien sont avides de consolations, heureux de se faire port! attendant trop pour pratiquer le sacrifice, pour faire acte : confirme et d'abandon, qu'on les excite et qu'on les encourag mittent biaucoup plus de temps à atteindre la perfection. contraire, ceux qui vont de l'avant avec simplicité, droiture oubli d'eux-mêmes, qui ont constamment en vue les grandeur la bonté de Dieu et l'amour qu'Il leur porte, qui ne visel qu'à plaire à leur divin Maître, ceux-là marchent à pas de géal vers l'amour parfait.

96. Mais, pour ceux-là mêmes, l'épreuv souvent se prolong Pendant de longues années peut-être, il faudra que l'on travai à se détacher de soi-même, que l'on se résigne à des lutt et à des sacrifices sans nombre <sup>1</sup>. Durant ce temps pénible, c'e

¹ C·s combats et ces épreuves appartiennent-ils uniquement à purification des seus? Nous croyons que pour que les âmes puisse atteindre la perfection, les facultés spirituelles doivent, elles aussi, sul une certaine purification; du reste, les deux parties du cemposé hume sont si intim ment liées, qu'il serait difficile de marquer la limite s'arrête la purification sensitive et où commence la purification Pesprit. Saint Jean de la Croix, après avoir décrit les pénibles triblations de la muit de l'esprit, et après avoir déclaré qu'il faut les aveuire pour obtenir les touches sublimes de connaissance et d'amo qui per d'usent dans l'âme un véritable incendie, ajoute : « Po atteindre les degrés moins élevés qui se rencontrent d'ordinaire, une pu

dans l'oraison que l'âme devra chercher la force qui lui sera nécessaire. De plus en plus éclairée par les dons contemplatifs qui lui seront accordés, elle acquerra une idée bien plus haute et bien plus juste des grandeurs de Dieu, des mystères de notre sainte religion, en un mot de toutes les vérités de la foi, et son cœur s'embrasera du feu de la pure charité. A d'autres moments, au contraire, les consolations de l'oraison lui seront refusées. mais ses désirs pleins de ferveur, sa confiance inébranlable toucheront le cœur de Dieu, et elle obtiendra des grâces puissantes qui la délivreront de ses misères. Elle sortira de ces épreuves affranchie de la domination des facultés sensibles : son imagination n'exercera plus sur elle un tyrannique empire, ses désirs humains seront calmés, ses inclinations naturelles atténuées. Elle passera donc au rang de ces âmes qui « n'aiment ni les superfluités, ni avec superfluité, ains aiment seulement ce que Dieu veut, et comme Dieu veut 1 ». Alors « tout ce qui faisait opposition à la volonté divine avant été expulsé de l'âme. elle demeure transformée en Dieu par l'amour; les deux volontés, celle de l'âme et celle de Dieu, deviennent uniformes, il n'y a rien dans l'une qui déplaise à l'autre 2 ».

97. Elle aura donc atteint la perfection car les dispositions que nous venons de marquer sont précisément celles que saint Thomas attribue aux parfaits 3, à l'exclusion des débutants et

des profitants.

fication aussi rigoureuse n'est pas nécessaire. » (Nuit obsc., l. II, ch. XII.) Il y a donc, d'après le saint auteur, pour beaucoup d'âmes, une purification spirituelle atténuée, bien moins effrayante que celle que nous décrirons plus loin. (L. VI, ch. II, § 4.)

1 Amour de Dieu, l. X, ch. v.

Montée du Carmel, l. II, ch. v. - Que le lecteur veuille bien rapprocher de ces lignes un autre passage déjà cité, où le même saint auteur expose très bien ce qu'est l'état d'union. Direction des âmes fercentes,

t. I, nº 346.

Le lecteur voit ici en quel sens nous prenons ce mot dans notre ouvrage. Quand ils appellent de ce nom les âmes chrétiennes, les théologiens ne prétendent nullement qu'elles soient de tout point par-faites; de tout cœur ils souscrivent à cette parole de saint Bernard : « Il n'est point de parfait qui ne désire se perfectionner davantage, c'est mêm le signe de la perfection d'aspirer à une perfection plus haute. » Nemo perfectus est, qui perfectior esse non appetit, et in eo quisque perfectiorem se probat, quod ad majorem tendit perfectionem. Epist. ad Drogonem, Cf. Bona. Via compendii ad Deum, cap. XIII.

Perfectio potest in hac vita haberi dupliciter : uno modo is quantum ab affectu hominis excluditur omne illud quod contra riatur charitati, sicut est peccatum mortale, et sine tali perfection charitas esse non potest..., alio modo IN QUANTUM AB AFFECTI HOMINIS EXCLUDITUR, non solum illud quod est charitati contrarium, sed etiam omne illud quod impedit ne affectus menti TOTALITER DIRIGATUR AD DEUM; sine qua perfectione charitas essi potest, puta in incipientibus et proficientibus. « La perfection : laquelle on peut atteindre en cette vie est de deux sortes : pa l'une on renonce à tout ce qui détruit la charité, c'est-à-dire : tout péché mortel, et sans cette disposition la charité n'exist. pas; par l'autre, on renonce non seulement à ce qui détruit la charité, mais à tout ce qui empêche le cœur de se donner entièrement à Dieu. Ce deuxième mode de perfection n'est pas essentiel à la charité, car on ne le trouve ni chez les commençants, ni chez les profitants. » (2. 2. q. 184, a. 2.)

## § 3. — Les marques de la vie unitive

98. Il n'est pas toujours facile de distinguer si l'âme a vraiment brisé toutes ses attaches et si elle est parvenue à l'état de perfection, ou bien si elle est encore dans cet état que nous avons appelé la ferveur, où les attaches, considérablement affaiblies, sont souvent cachées à l'âme elle-même.

On peut surtout s'y méprendre quand les grâces sensibles étant fort abondantes, empêchent les révoltes des passions e font oublier à l'âme ses tendances mauvaises, ou encore quand une personne se trouve éloignée des dangers et préservée pour

un temps des occasions qui lui seraient fatales.

99. Une première marque de la vie parfaite, c'est la contem-

plation devenue habituelle.

Tant que l'âme « aimait encore avec superfluité », c'est-à-dire d'un amour trop naturel, elle jouissait bien parfois « des unions des recueillements et repos amoureux..., mais elle n'entrait pas fort souvent en ces divines unions de l'Époux, étant occupée el divertie pour aimer hors de Lui et sans Lui ce qu'elle ne doi aimer qu'en Lui et pour Lui. » (Amour de Dieu, x, 4.)

Quand donc ce genre d'oraison lui devient ordinaire, c'est

une marque que son détachement est complet et son union à Dieu habituelle.

Elle cheminait jusqu'ici dans une voie intermédiaire, parfois favorisée du don de la contemplation, plus souvent obligée de recourir aux méthodes des oraisons inférieures; désormais « chaque fois qu'elle se met en oraison elle est comme celui qui ayant l'eau à sa portée boit sans effort et avec plaisir sans qu'il soit nécessaire d'amener cette eau par les aqueducs des considérations et des représentations de l'imagination. Ainsi dès qu'elle se met en présence de Dieu, elle se met dans l'exercice d'une connaissance indistincte, amoureuse, pleine de paix, et elle boit la sagesse, l'amour et la saveur » l. Elle a donc acquis l'habitude en quelque sorte parfaite de la contemplation. Bien plus, il arrive assez souvent que cette union contemplative, sensible ou non, persévère au milieu de ses diverses occupations, sans qu'elle ait grand effort à faire pour s'y maintenir, parfois même sans aucun travail de sa part.

400. Mais l'union mystique est loin d'être toujours facile à constater. Nous avons dit que si on la découvrait sans peine chez les personnes en qui la grâce atteint plus directement l'intelligence, elle est beaucoup moins visible chez celles où la grâce touche surtout la volonté, chez celles où dominent la mémoire et l'attention aux choses de détail.

Par ailleurs, certaines âmes ont les apparences de la contemplation sans en avoir la réalité, soit que le démon qui les sait

<sup>1</sup> Montée du Carmel, l. II, ch. XII. Nous avons déjà cité les paroles de Suarez: Contemplatio perfectorum non quasi per occasionem et in transitu exercetur, sed per se et QUA:I EX HABITU (supra, ch. VI). Notonsle, toutefois, habituel ne veut pas dire constant. L'âmp parfaite ne jouit pas toujours de la contemplation et surtout elle n'éprouve pas, toutes les fois qu'elle le voudrait, les suavités de la quiétude sensible. «Symblable à un homme échappé d'une étroite prison, l'âmp sortie des épreuves de la nuit des sens s'avance dans le sentier de la perfection avec un cœur plus dilaté et plus joyeux... L'imagination et les puissances ne sont plus préoccupées de former des raisonnements, et l'esprit se repose aussitôt avec une grande facilité dans une douce et amoureuse contemplation... Cet état n'exclut point les ténèbres, les sécheresses et les angoisses, parfois même elles y sont beaucoup plus intenses qu'au milieu des épreuves antérieures. Toutefois, leur durée n'est pas aussi longue; après quelques jours d'orage et de tempête, le ciel de l'âme recouvre sa sérénité habituelle. » Nuit osbeure, II, 1.

dans un état peu satisfaisant, les laisse en repos penda l'oraison pour les entretenir dans une illusion dangereuse, se que leur nature tranquille et leur esprit doucement rêver leur donnent une grande facilité à se maintenir dans une per qui n'a rien de mystique.

Aussi reconnaît-on d'une manière plus sûre qu'une âme de parvenue à la vie unitive à ce qu'elle possède les disposition ordinaires des âmes parfaites, dispositions que nous décrire

tout à l'heure.

#### § 4. - Degrés divers d'union à Dieu

101. Mais auparavant, il nous reste à faire une remarq

importante.

Dès lors qu'il y a pureté parfaite, c'est-à-dire entière soum sion de la volonté et dépouillement total en vue de Dieu ser l'âme n'aimant d'une façon consentie et habituelle rien que que Dieu veut et comme Il le veut, on a l'état d'union ou la v unitive. Mais « cette union d'amour renferme bien des degre qui varient selon la capacité plus ou moins grande de l'âme et mesure des grâces accordées par le Seigneur à chacune. I même différence existe parmi les bienheureux dans le ciel les uns voient Dieu plus parfaitement que les autres; cependa tous Le voient, tous sont heureux et satisfaits, parce que le capacité, qui se mesure à la somme plus ou moins grande de leu mérites, est comblée de satisfaction. De même, nous rencontro parfois, durant le pèlerinage de cette vie, des âmes jouissa d'une égale paix et d'une égale tranquillité dans leur état perfection; toutefois, l'une pourra avoir atteint un deg d'union plus élevé que l'autre, et chacune pourtant sera égal ment satisfaite selon ses dispositions, et la connaissance qu'el a de Dieu. » Ainsi parle saint Jean de la Croix (Montée, 11, 4.) en plusieurs endroits de ses ouvrages, il déclare que plus u: âme a été exercée par les épreuves et les tentations, plus l'unic à laquelle elle est appelée sera parfaite.

#### CHAPITRE II

# Intensité de la charité chez les âmes parfaites

102. Même dans son degré infime, l'état d'union est déjà un état bien élevé. Ceux qui en sont là n'ont plus qu'un désir : s'unir à Dieu, posséder Dieu, jouir de Dieu. Tertium studium est ut homo ad hoc principaliter intendat ut Deo inhæreat et eo fruatur, et hoc pertinet ad perfectos, qui « cupiunt dissolvi et esse

cum Christo ». (S. Th. 2. 2. q. 24. a. 9, c.)

C'est là un acte d'amour de Dieu intense et très pur. Fénelon semble ne pas reconnaître dans cette parole de l'Apôtre le cri du pur amour. Il semble y voir un mélange d'amour naturel de soi-même qui exclurait le vrai désintéressement. A ses yeux, en effet, le désir de posséder Dieu, de jouir de Lui, doit pour être parfait, ne reposer que sur le motif de la gloire de Dieu, en sorte que ceux-là seuls seraient désintéressés qui voudraient jouir de Dieu afin de Le glorifier davantage.

Mais la tendance à l'union divine, le désir de posséder Dieu. ne l'oublions pas, naît souvent dans l'âme spontanément, dès que se présente à elle la pensée de ce Dieu si aimable et si aimé. On ne se demande pas pourquoi on veut s'unir à Lui; on s'élance vers Lui très librement et d'une façon très méritoire, mais sans 'aisonnement explicite, uniquement parce qu'on L'aime et qu'on tend instinctivement, en vertu même de cet amour, à d'unir à Lui. Amor est virtus unitiva, dit saint Denys, cité par saint Thomas. (1, 2, q, 28, a, 1, Cf. 2, 2, q, 28, a, 9 et 2.) Il y a sans doute, au fond de cet acte, une recherche indélibérée, nstinctive et fatale de l'intérêt propre, mais qui n'enlève rien a sa perfection ni à son mérite. L'âme, en réalité, ne voit que Diev, elle s'oublie elle-même, c'est Dieu bon en soi qui est perçu par l'intelligence et recherché par la volonté; ce sont ses nfinies perfections qui ravissent le cœur et produisent cette vive attraction qui est l'acte d'amour sans retour sur soi-même : Cum homo Deum possidet, suî obliviscitur et eum totis viribus liligit 1. - Si in mea beatitudine, dit Lehmkhul, non tam consi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Saint Bernard cité par saint Alphonse. Théol. moral., De præcepto haritatis.

dero quod mihi bene sit, sed potius eam concipio quatenus præse intueri possim Deum omnibus bonis summe affluentem, atque in hac ipsa cognitione perfecta seu visione meum gaudium collo

in se et per se actum perfectissimæ caritatis exerceo 1.

d'une façon réfléchie que Dieu non seulement est le Bien sprême, mais aussi qu'Il est son bien à elle, alors elle tendra à l'posséder comme tel; elle veut alors Dieu, elle Le désire, comme l'auteur de sa félicité, quatenus beatificanteme « Cet amour don que nous appelons espérance, est un amour de convoitismais d'une sainte et bien ordonnée convoitise, par laque nous ne tirons Dieu à nous ni à notre utilité, mais nous no joignons à Lui, comme à notre finale félicité. Nous no aimons ensemblement avec Dieu par cet amour, mais non p nous préférant ou égalant à Lui en cet amour: l'amour de nou même est mêlé avec celui de Dieu, mais celui de Dieu surnag notre amour-propre y entre voirement, mais comme simi motif et non comme fin principale; notre intérêt y tient quelq lieu, mais Dieu tient le rang principal. » (Amour de Dieu, x1, 1)

Ce second amour est surnaturel : c'est la grâce qui a éclai l'âme, qui lui a montré Dieu comme son bien et l'a détermin à se porter vers Lui, à désirer de Le posséder. C'est une maniè très licite et très bonne d'envisager Dieu que de Le considér comme notre bien, puisqu'Il est tel, et il est très louable de

rechercher comme tel.

Dieu a mis dans tous les êtres intelligents un besoin impérieux bonheur, une aspiration à leur fin qu'ils ne peuvent pas ne pas avo Nous ne nous aimons pas comme nous aimons les aufres : quand no aimons quelqu'un, c'est que nous trouvons en lui des qualités quinc charment; et si nous lui désirons quelque bien, c'est, sans doute, par que cet objet que nous lui souhaitons nous semble revêtu de qualit précieuses, mais c'est aussi parce que nous apprécions les qualités l'être aimé. Au contraire, quand nous nous désirons à nous-mêr quelque bien, ce ne sont pas nos qualités qui nous le font désirer, ma uniquement celles que possède l'objet convoité. Si donc nous désiron Dieu, notre fin dernière, ce n'est pas parce que nous nous estimon parce que nous nous complaisons en nous-même, mais poussés p l'instinct nécessaire qui nous fait rechercher notre bien, nous allo à celui qui nous charme, et qui est le bien véritable, le bien supièr nous ne nous complaisons pas en nous, nous ne nous complaisons qu' Dieu. C'est un amour de nous-mêmes très bien ordonné.

Par ailleurs, il y a là non seulement, comme dans le cas précédent, tendance instinctive et spontanée vers ce qui nous convient: Fecisti nos ad te, Deus, et irrequietum est cor nostrum donec requiescat in te 1, mais il y a aussi considération réfléchie de notre propre intérêt: l'esprit, voyant que notre intérêt, notre bien, c'est Dieu même, et qu'Il s'offre à nous pour faire notre bonheur, Le propose comme tel à la volonté. C'est ce retour délibéré sur soi-même qui fait que l'amour d'espérance ou de

convoitise n'a pas la perfection de la vraie charité.

104. A côté de cet acte surnaturel d'espérance peut exister et existe souvent un acte naturel d'amour de soi, ou, ce qui revient au même, d'amour de son bonheur 2. L'âme, après avoir considéré Dieu comme son bien souverain et l'avoir désiré surnaturellement, peut considérer la béatitude qui lui reviendra de la possession de Dieu et convoiter délibérément cette satisfaction de la nature. En effet, le cœur distingue tout ce que l'esprit distingue, à chaque perfection différente de l'intelligence peut correspondre et même correspond instinctivement une appétence différente de la volonté. Or, il est certain que l'intelligence distingue Dieu nous béatifiant du bonheur même que la nature doit éprouver : la volonté peut donc se porter sur l'un plus que sur l'autre, ou sur l'un et non sur l'autre; comme elle peut se porter encore simultanément sur les deux et, dans ce cas, il y aurait deux actes, l'un surnaturel et l'autre naturel. C'est ainsi que l'on peut vouloir faire l'aumône et parce qu'il est louable de la faire et pour être vu du public : il y a alors acte double, l'un bon et l'autre mauvais 3. De même la béatitude éternelle peut être désirée, et parce que nous y posséderons Dieu, notre bien suprême, ce qui est un acte d'espérance surnaturelle, et parce que

<sup>1 «</sup> Vous nous avez fait pour vous, Seigneur, et notre cœur ne peut trouver son repos qu'en vous. » Saint Augustin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sic, dit Billuart, peccator impænitens qui per lumen fidei cognoscit paradisum, illum amat amore naturali. (De charitate, Diss. I, art. 3, § 2).

<sup>3</sup> Dans ce cas, l'acte qui parait simple est vraiment double, si chacun des motifs a agi assez puissamment sur la volonté pour produire la détermination; si au contraire dans cette détermination on a obéi simultanément aux deux motifs, aucun n'étant motif complet, mais tous les deux motifs partiels, l'acte est simple, et dans le cas présent il serait en partie bon et en partie mauvais.

notre nature y trouvera avantage et satisfaction, ce qui est un acte bon mais purement naturel.

C'est cet amour naturel de nous-même qui nous fait dire, par exemple: «Ah! quand donc serai-je au ciel, jouissant d'un repos

inaltérable et délivré de tous les ennuis de cette vie l »

105. Ces principes posés, appliquons-les aux âmes parfaites. Elles sont animées des trois amours dont nous venons de parler: pur amour, amour surnaturel d'espérance, amour naturel de leur bonheur; les actes du premier sont même devenus très fréquents. En réalité, les grandeurs, les amabilités divines sont l'objet des actes directs de perception et d'amour qui forment le tond de la contemplation. Le plus souvent, dans ses élans d'amour, l'âme contemplative s'oublie elle-même et ne voit que son Dieu. En disant ces simples mots « mon Dieu! » et souvent même sans proférer aucune parole, elle formule un acte de complaisance dans les perfections de Dieu, et elle éprouve un vif désir de s'unir à Lui. Ce sont, disons-nous, des actes directs, mais qui, comme nous l'avons expliqué déjà (n° 23), n'en sont pas moins très libres et fort méritoires, et ils sont bien plus multipliés que les actes raisonnés.

Aussi une âme contemplative, en embrassant son crucifix, fera peut-être en quelques instants des actes de charité plus nombreux, plus intenses et au point de vue du motif, plus parfaits, qu'une âme pieuse pendant une longue oraison. De plus la contemplation, chez les âmes dont nous parlons, est devenue si fréquente que, même dans le commerce de la vie, elles seront parfois de longues heures sans perdre le sentiment de la présence de Dieu, sentiment qui comporte une multitude de mou-

vements affectueux.

Même quand l'âme parfaite n'est pas sous cette impression, et même dans les jours d'aridité, il subsiste en elle une tendance latente vers son Dieu. La plus légère occasion, par exemple, un regard jeté sur une image de Jésus, une simple pensée suffira souvent à faire naître en elle des sentiments d'amour.

Et ce sont là les actes d'un amour profond et sincère, puisqu'il va jusqu'au parfait détachement. Chez les imparfaits, les élans affectifs sont parfois des velléités plutôt que des actes de volonté; ils marquent des tendances d'un cœur qui voudrait aimer Dieu, plutôt qu'un amour bien formé, puisque l'on n'est

pas pleinement déterminé à tout Lui sacrifier. Les sentiments amoureux des âmes parfaites, par là même qu'ils supposent une abnégation totale, sont bien plus vrais et ont beaucoup plus de valeur.

Il suit de là qu'une seule journée de ces âmes parfaites est toute pleine d'actes très méritoires, et l'on comprend saint François de Sales et Louis de Blois (Suprà, nº 93), lorsqu'ils affirment qu'elles s'élèvent de beaucoup au-dessus des chrétiens bons mais imparfaits.

#### CHAPITRE III

#### Les fruits de cette ardente charité

§ 1er. - Amour de la solitude

106. Les dispositions que nous avons signalées comme étant les signes de l'opération contemplative se rencontrent à l'état habituel dans les âmes du cinquième degré. Rien à cela d'étonnant : la contemplation est devenue fréquente, ses fruits le deviennent aussi. Or, nous indiquions, avec saint Jean de la Croix, comme effet de la contemplation, un vif dégoût du monde et des choses de la terre, un grand bien-être à se trouver avec Dieu, à Le goûter dans un doux repos, et, comme conséquence, « un désir très vif de la solitude ». (Sainte Thérèse, 5° Demeure, ch. II.)

« Le cachet distinctif de l'amour est que les amants aiment infiniment mieux rester seuls pour jouir l'un de l'autre, en tête à tête, que de se mêler à une société si choisie qu'elle puisse être. Dès là que leur entrevue se passe devant des témoins, lors même que ceux-ci ne les troubleraient ni par leurs conversations, ni par leurs faits et gestes, leur présence suffirait à elle seule pour les empêcher de jouir en toute liberté l'un de l'autre. »

(Saint Jean de la Croix, Cantique, strophe XXXVI.)

C'est là ce qu'éprouve le contemplatif : il voudrait toujours être avec Dieu et goûter les douceurs de son commerce. Alors même qu'il est dans l'aridité, que les facultés sensibles sont dans le vide et la sécheresse, il subit encore l'attraction divin Il est heureux quand il est délivré de la société des hommes qu'il peut demeurer seul à seul avec Dieu. Il est heureux encorquand il assiste à quelque cérémonie : il n'a pas alors, général, de grands efforts à faire pour se recueillir, son cœi s'envole promptement vers Dieu. Aussi les méthodes qu'il prinait jadis pour se guider dans la méditation, dans ses actio, de grâces, etc., lui paraissent désormais superflues et fat gantes. « Ce papillon mystique regarde maintenant commrien ce qu'il faisait autrefois, alors qu'il formait peu à pèu tissu de sa coque. Des ailes lui sont venues; comment, pouvai voler se contenterait-il d'aller pas à pas! » (5º Demeure, ch. 14)

#### § 2. — Esprit de détachement

107. Le détachement du contemplatif est devenu plus complet; des objets qui, quelques années auparavant, alors qu'était déjà fervent et sincèrement à Dieu, lui tenaient fort à cœule laissent presque indifférent : son trésor est ailleurs, son tréso c'est Dieu seul, et là où est son trésor, là est aussi son cœu « Ainsi, il se voit libre de l'attachement excessif aux parents aux amis, aux biens de la terre. Auparavant ni ses efforts, ni se résolutions, ni ses désirs n'avaient pu l'en détacher; et mêmen voulant se déprendre il se sentait parfois plus fortemen enchaîné; or, maintenant il se voit dans une telle dispositio qu'il lui en coûte de s'acquitter des devoirs dont il ne pourrai s'affranchir sans aller contre la volonté divine. Tout le fatigue parce qu'il a reconnu que les créatures ne sauraient lui donne le véritable repos. » (5º Demeure, ch. 11.)

Il n'est donc plus violemment travaillé par ces désirs naturels ces inquiétudes, ces préoccupations humaines dont les âme ferventes elles-mêmes ont beaucoup à souffrir; les quelques sou cis qu'il peut et qu'il doit nécessairement avoir — personne ici-bas, n'en est exempt — ne font d'ordinaire qu'effleurer sou cœur sans le pénétrer bien profondément; il n'est vraimen

sensible qu'aux intérêts de Dieu.

108. De ce que les désirs naturels et les préoccupations humaines sont moindres chez les parfaits, on ne doit pas conclure

qu'ils ne sont plus tentés. Saint Paul était plus élevé en vertu que les âmes dont nous parlons, quand il se plaignait si vivement des soufflets de Satan. Si beaucoup de tentations ont cessé pour les parfaits, d'autres subsistent; des démons plus acharnés contre eux et plus puissants que ceux qui s'attaquent au commun des chrétiens réveillent parfois leurs passions endormies: e Seigneur qui veut par la lutte glorifier ses fidèles serviteurs, et qui les sait plus capables de résister et de vaincre, laisse aux anges maudits plus de liberté. Chez les pécheurs certains vices ne peuvent se développer, parce que d'autres leur sont conraires; les imparfaits gardent beaucoup d'attaches naturelles, qui occupent leur esprit, captivent leur cœur, et font diversion leurs tentations. Les parfaits, plus indifférents aux choses de monde, ne peuvent lutter qu'en opposant les actes d'amour aux c nyoitises coupables, mais leurs combats, s'ils sont plus pénibles, sont aussi beaucoup plus méritoires.

109. Cependant, hâtons-nous de le dire, ce grand détachement, cette sainte indifférence de l'âme parfaite sont aussi éloignés le l'apathie froide et dédaigneuse des s'oïciens que de l'indo-

ence des gens sans cœur.

L'âme parfaite ne méconnaît pas la distinction des biens et des maux, du plaisir et de la douleur. Si Dieu lui envoie les piens temporels, santé, talen(s, richesses, elle Lui témoigne sa econnaissance, et ces bienfaits de Dieu sont pour elle des moyens le Le mieux servir. Si parfois elle les désire, c'est pour les employer à la gloire de son Maître 1, mais sa confiance extrême n la Providence rend ce désir, quand elle l'éprouve, toujours ort modéré et tranquille.

Les ardeurs d'amour qu'elle ressent pour son Dieu doivent ans doute considérablement atténuer, mais ils ne vont pas usqu'à étouffer en elle tout attrait inférieur. Elle sentira de l'inclination pour certaines fonctions qui conviennent à sa lature, études, travaux, occupations de son état, mais ces ttraits naturels, dont elle se sert quand son devoir l'y engage,

<sup>1</sup> Temporalia, dit saint Thomas, licet desiderare non quidem princialiter ut in eis finem constituamus, sed sicut quadam adminicula quibus djuvamur ad tendendum in beatitudinem, in quantum scilicet per ea ita corporalis sustentatur, et in quantum nobis organice deserviunt ad totus virtutum, 2. 2. q. 83 a. 6, c.

elle les modère, elle les dirige, surtout elle sait y renoncer qua des devoirs urgents le lui imposent.

Pour ce qui est des parents et des amis, sainte Thérèse, n' venons de l'entendre, dit que le contemplatif est délivré de attachement excessif. N'éprouvera-t-il donc à leur endroit d froideur et insouciance? Bien au contraire, son offection, de nue plus surnaturelle, n'en sera que plus profonde et plus vr. Nous avons entendu les accents de tendresse sortis de la bour de saint Paul (t. I, nº 78). Les Saints qui ont le mieux prècht détachement et la parfaite indifférence, sainte Thérèse, sa François de Sales, ont connu toutes les délicatesses des sain affections 1. L'Esprit de Dieu, qui inspire à l'âme fidèle l'abgation complète d'elle-même, l'incline en même temps vers prochain. Dès lors qu'elle ne se compte pour rien, elle n'en pe digue qu'avec plus d'aisance son dévouement; plus elle est di a elle-même, plus elle est sensible aux joies comme aux doule de ses frères. Non, ce n'est pas l'union de la volonté à celle Dieu, mais bien au contraire l'égoïsme et le vice qui étouffe toute tendresse dans le cour de l'homme et empèchent le dévouement.

## § 3. - Désir du ciel. Les anxiétés d'amour

110. "Dégoûté: du monde, l'ôme souhaite ardemment d'sortir. "(5° Demeure, ch. 11.) D'une part elle ne trouve point à cette terre de grandes satisfactions : les divertissements, joies qu'on y rencontre n'ayant plus guère d'attrait pour el elle s'y trouve comme dépaysée. Par ailleurs, elle y est en bu'à de grandes peines; attirée vivement à l'amour de Dieu, il s'est fort pénible de constater sa faiblesse, de ressentir en c des tentations qui l'éloignent de Lui et la rendent odieuse à propres yeux. « Infelix ego homo, quis me liberabit a corpmortis hujus?»

Comment dépeindre les angoisses d'un cœur qui se se

<sup>1</sup> La Vénérable Mère Marie de Sainte-Euphrasie Pèlletier, fondatr du généralat du Bon-Pasteur, si entière mont détachée d'elle-même et intim mont unie a Dieu, avait pour les âmes confiées à ses soins, et poses religieuses en particulier, les sentiments de la plus tendre et de plus maternelle affection.

apable d'aimer son Dieu : « L'âme, dit saint Jean de la Croix, parfois brûlée d'un désir véhément de Dicu, et plus ce désir oft, plus la passion d'amour augmente dans son cœur, sans 'elle puisse savoir ni comprendre d'où et comment lui nnent ces ardeurs. Ces flammes l'embrasent souvent à un tel int qu'elle désire Dieu avec un amour plein d'anxiété... C'est cette soif d'amour que David était altéré quand il disait : ivit anima mea ad Deum fortem vivum (Mon âme a eu soif du eu fort, du Dieu vivant). A la vérité, ces sentiments intenses sont pas continuels, ils ne se produisent que par intervalles: nmoins, l'âme est toujours pressée de quelques-unes de ces leurs, et ce n'est pas un sacrifice peu agréable à Dieu que ui d'un cœur anxieux à la recherche de son amour. » (Nuit cure, l. I, ch. xI.)

O Dieu! mon Théotime, dit de son côté saint François de es, que le cœur pressé de l'affection de louer son Dieu recoit douleur grandement délicieuse et une douceur grandement lloureuse quand, après mille efforts de louanges, il se trouve court. Hélas! il voudrait, ce pauvre rossignol, toujours plus itement lancer ses accents et perfectionner sa mélodie pour oux chanter les bénédictions de son cher Bien-Aimé. A mesure il loue il se plaît à louer, et à mesure qu'il se plaît à louer il éplaît de ne pouvoir encore mieux louer. » (Amour de Dieu, v. 8.) 11. Dieu se complaît à voir ces désirs de l'âme fidèle. Il les ite par les grâces qu'Il accorde et les lumières secrètes qu'Il munique : « Tirant donc continuellement, s'il faut ainsi e, des sagettes du carquois de son infinie beauté, Il blesse ne de ces amants, leur faisant voir clairement qu'ils ne ment pas à beaucoup près de ce qu'Il est aimable.

Quoique déjà Il voit cette âme toute sienne, Il presse et oche de temps en temps mille et mille traits de son amour, lui itrant par de nouveaux moyens combien Il est plus aimable Il n'est aimé, et elle qui n'a pas tant de force pour l'aimer que nour pour s'efforcer, voyant ses efforts si imbéciles, en paraison du désir qu'elle a, pour aimer dignement celui nulle force ne peut assez aimer, hélas, elle se sent outrée tourment incomparable : car autant d'élans qu'elle fait r voler plus haut en son désirable amour, autant reçoit-elle

ecousses de douleur.

« Ce cœur amoureux de son Dieu désirant infiniment d'air voit bien que, néanmoins, il ne peut ni assez aimer, ni a désirer. Or, ce désir qui ne peut réussir est comme un dard de flanc d'un esprit généreux, mais la douleur qu'on en reçois laisse pas d'être aimable, d'autant que quiconque désire il aimer aime aussi à bien désirer, et s'estimerait le plus misére de l'univers, s'il ne désirait continuellement d'aimer ce qui el souverainement aimable. Désirant d'aimer, il reçoit de douleur, mais aimant à désirer, il reçoit de la douceur. » (Ante de Dieu, vi, 13.)

112. Nous avons quelque peu insisté sur cet état d'âme nous nommons l'anxiété d'amour, parce que, s'il revient s vent, c'est une très bonne marque, et il produira de très grafruits. « C'est Dieu lui-même, nous dit saint François de Saui fait cette blessure dans les âmes qu'Il yeut granden

perfectionner. » (Ibid.)

Saint Jean de la Croix nous signale l'anxiété d'amour à la de la nuit des sens. Saint François de Sales nous la montre d des âmes plus avancées, et saint Jean de la Croix la dépein nouveau chez les âmes héroïques. En effet, ces désirs véhéme ces angoisses si méritoires et si purifiantes se font sentir diverses périodes de la vie spirituelle. L'âme chrétienne e même souvent l'annonce et comme le prélude dès la vie at tive, quand, sous l'influence des grâces sensibles, elle épro des désirs ardents de sanctification, désirs où l'imagination, s doute, joue un grand rôle et où l'amour de sa propre excelle tient peut-être autant de place que l'amour de Dieu, mais n'en servent pas moins à lui imprimer un vigoureux élan. point où nous en sommes, ces désirs sont plus désintéressé méritent bien le nom d'anxiétés d'amour. Indépendants l'imagination, ils n'en sont que plus ardents et plus parfa Ils augmenteront encore de vivacité et de perfection à mes que l'âme fera de nouveaux progrès : étant plus détachée, sera plus puissamment attirée vers Dieu.

« Tant que les puissances de l'âme ne sont pas parfaiten délivrées et purifiées de toute affection pour la créature, elle sentent pas le vide immense qu'elles portent dans leur profo capacité, parce qu'il suffit en cette vie de la chose la plus p∈ à laquelle elles s'attachent, pour les captiver et les charme: point de ne plus sentir ni la perte incalculable qu'elles font, ni les biens immenses qui leur manquent, ni les insondables abîmes de leur capacité intérieure... Mais lorsqu'elles sont vides du créé et parfaitement purifiées, la soif, la faim, et les désirs véhéments qui les tourmentent spirituellement sont into-

lérables. » (Vive flamme, strophe III, vers 3.)

Le désir que ces âmes ont du ciel est par là fortement avivé. Au ciel seulement elles pourront aimer Dieu tout à leur aise, là rien n'arrêtera l'essor de leur amour, là leur soif sera étanchée, toutes leurs aspirations seront satisfaites, elles pourront Le louer, L'exalter, s'unir à Lui, jouir de Lui autant qu'elles le désirent. Ad hoc intendunt, dit saint Thomas des âmes parfaites, ut Deo inhæreant et eo fruantur, et ideo cupiunt dissolvi et esse cum Christo '.

# § 4. — Zele désintéressé. Amour de la croix

113. De cet amour si pur et si vif, naît tout naturellement un zèle brûlant. « L'âme a de grands désirs que Dieu soit connu de tous, et de là vient qu'elle ressent une peine extrême en voyant qu'on l'offense... Que ne souffre-t-elle pas à la pensée qu'un grand nombre d'âmes se perdent, tant parmi les hérétiques que parmi les infidèles; ce qui l'afflige par-dessus tout, c'est la perte des chrétiens. Elle sait sans doute que très grande est la miséricorde de Dieu, et que, quels que soient les désordres de leur vie, ces chrétiens peuvent se convertir et se sauver, et néanmoins elle craint que beaucoup ne se damnent. » (5º Demeure, ch. II.)

Nous avons dit comment les imparfaits mêlent le plus souvent à leurs désirs de glorisier Dieu et de procurer le bien des âmes beaucoup de préoccupations personnelles; les fervents en ont déjà beaucoup moins, mais les parfaits font bon marché de leurs propres intérêts, ils sont tout joyeux de les sacrisier pour Dieu. Que ce soit par d'autres ou par eux-mêmes, que ce soit à leur avantage ou à leurs dépens, pourvu que le Christ soit prêché, ils sont heureux, et heureux d'un vif bonheur. Dum omni modo... Christus annuntietur, et in hoc gaudeo, sed et

gaudebo. (Philipp., 1, 18.)

<sup>1</sup> Cf. Amour de Dieu, l. V, ch. x.

114. Comprenant fort bien qu'à l'exemple de Jésus-Christ ell ne peut glorifier Dieu sans souffrir, l'âme parfaite sent en ell un désir sincère « d'endurer pour lui de grandes croix. » (Saint: Thérèse, 5° Demeure, ch. 11.) Ce désir n'a pas peut-être l'même véhémence que dans les premiers temps de la ferveur, oi elle désirait ce qu'elle ne connaissait guère; c'est d'un esprit plureposé, plus calme qu'elle envisage la souffrance, mais avec un force d'amour plus grande et plus intense.

Du reste « tout ce qu'elle fait pour son Dieu ne lui semble riei en comparaison de ce qu'elle voudrait faire ». (*Ibid.*) C'est ce qu la maintient dans l'humilité; c'est aussi ce qui lui fait envisage sans peine les épreuves qui lui permettront de prouver à Diei

son amour.

#### . § 5. — Soif de la communion

115. Altérées de Dieu, soupirant après Lui plus vivement que le cerf après les fontaines d'eau vive, les âmes parfaites sentent un désir ardent de la sainte communion. Viennent-elles à en être privées, même d'une façon passagère, elles souffrent bien que, parfaitement soumises au bon plaisir de Dieu, eller trouvent dans la conformité à sa volonté sainte un adoucissement à leur peine. Mais si la privation se répète souvent, si elle se prolonge, quel tourment pour ces cœurs aimants?

Chez ces chrétiens qui ont passé le temps des ferveurs sen sibles, qui, sorties de la jeunesse spirituelle, ont atteint la matu rité calme des parfaits, cet attrait pour la communion n'est certes point le produit d'une imagination échauffée, ni d'ur esprit abusé, c'est le fruit de la grâce et l'œuvre de l'Esprit-Saint

#### CHAPITRE IV

#### Caractères de la charité des âmes parfaites

§ 1°r. — Leur énergie calme et tranquille

116. On confond trop souvent l'intensité de la volonté avec la violence. Ce sont deux choses bien différentes. Écoutons làdessus le Vén. Libermann. « Dans l'ordre naturel, un jeune homme voulant une chose la veut avec passion, un homme mu

la veut au moins aussi fortement, mais avec calme. La volonté de l'homme mûr est généralement plus forte que celle du jeune homme; la différence qui se manifeste en faveur de la force de la volonté du jeune homme n'est que dans l'expression, qui étant passionnée en lui, fait paraître sa volonté plus énergique, tandis qu'elle n'est que plus active. La grâce, agissant sur les sens, est à son état de jeunesse (c'est l'état affectif); plus tard vient l'âge mûr où l'expression est moins passionnée, mais où l'action intime de l'âme peut être et est ordinairement, c'est-à-dire quand nous sommes fidèles, plus énergique et, par conséquent,

plus intense (état contemplatif).

« La vie des Saints nous en fournit une foule d'exemples. Ainsi, quand Notre-Seigneur Jésus-Christ dit à ses apôtres que tous se disperseraient pendant cette nuit de douleur, saint Pierre tendrement et vivement affecté par la présence du divin Maître, dont la vue corporelle pénétrait les apôtres et les disciples d'un sentiment d'amour incompréhensible à celui qui ne l'a pas vu dans sa chair, saint Pierre, pénétré de cet amour sensible, lui répond : Et si omnes scandalizati fuerint in le, ego nunquam scandalizabor : quand même tous se scandaliseraient à votre sujet, moi je ne me scandaliserai pas; et un instant après : Etiamsi oportuerit me mori tecum, non te negabo : quand je devrais mourir avec vous, je ne vous renierai pas. On voit bien dans ces paroles hardies l'ardeur sensible de l'amour provenant d'une impression intense. Cet amour avait ses défauts assez nettement exprimés dans la hardiesse de ces paroles, défauts qui se trouvent généralement dans cet amour sensible, quand il est violent; mais dans le fond, c'était un amour véritable, et les paroles sincères de Pierre en font voir la violence. Quand, plus ta.d, saint Pierre entra dans sa prison pour se taire crucifier, il le fit avec beaucoup plus de calme, et cependant l'intensité de son amour dans l'accomplissement de cet acte était bien plus grand que pendant la nuit de la Passion. » (Écrits, p. 402.)

117. Ce qui contribue encore, pour une grande part, à donner aux parfaits ce calme et cette force tranquille, c'est qu'ils ne ressentent plus aussi vivement ni les assauts des passions, ni

l'opposition du monde.

« L'amour, de sa nature, est doux, gracieux, paisible et tranquille. Que s'il fait quelquefois des assauts, s'il donne des secousses à l'esprit, c'est parce qu'il y trouve de la résistanmais quand les passages de l'âme lui sont ouverts sans oppotion ni contrariété, il fait ses progrès paisiblement, avec u

suavité non pareille.

« Comme l'on voit les grands fleuves faire des bouillons rejaillissements avec grand bruit ès endroits raboteux, esqui les rochers font des bancs et écueils, qui s'opposent et empêche l'écoulement des eaux, ou au contraire se trouvant en la plai ils coulent et flottent dougement sans effort; de même le div amour trouvant ès âmes humaines plusieurs empêchements resistances, comme à la vérité toutes en ont, quoique différe ment, il v fait des violences, combattant les mauvaises inclir tions, frappant le cœur, poussant la volonté par diverses a tations et différents efforts afin de se faire faire place. du moins outrepasser ces obstacles 1. » (Amour de Did

VII. 14.)

« Quand il plaît à Notre-Seigneur de nous faire parvenir à perfection du véritable amour, à l'indifférence et au souvers mépris de la terre et de tout ce qui la touche, de nous-mêm et de tout ce qui est de notre amour-p opre et de notre intére alors notre âme ne sent plus tant cette extrême répugnance cette violente opposition à tout ce qui est du monde; elle pense plus à cela, elle l'a tellement méprisé, oublié, mis de cô que tous les attraits de ses vanités et affections terrestres ne touchent plus, elle ne les voit plus, parce que en toutés chos elle voit Dieu, elle agit pour Dieu et en Dieu, l'esprit ne voit pli que Dieu, et le cœur n'aime que Dieu. » (Vén. Liberman Lettre du 6 mai 1839.)

118. De tout cela il suit que les âmes contemplatives nº gissent plus guère par ardeur naturelle; elles sont en gran partie affranchies de cette influence de l'imagination, q produit chez la plupart des hommes tant de desseins empresse tant de projets plus ou moins sages, et qui occasionne ta d'illusions. Elles agissent moins par elles-mêmes que par l'ir pulsion du Saint-Esprit.

1 Le bon Saint disait un jour de lui-même : « Quoique le tracas a un peu allangouri tous ces bouillonnements de cœur, les résolutions p la grâce divine me sont demourées. » Lettre à une dame.

Aussi l'amour-propre, qui gâte si souvent et si facilement nos libles vertus, a bien moins de prise sur l'âme unitive : il n'a lus autant où s'appuyer; l'âme, étant plus passive et plus alme, n'est pas aussi tentée de vaine complaisance. Au début, our s'exciter au bien, elle cherchait et trouvait des considéations, elle prenait des résolutions; dans la vie affective, elle livrait à de nombreuses et véhémentes protestations; mainteant il n'en est plus de même, au moins d'ordinaire, et sa maière d'agir est bien plus secrète. C'est là une des raisons pour squelles l'âme contemplative, quoique plus parfaite, a une us petite opinion d'elle-même que l'âme affective. Dans ses itreprises, dans les œuvres que le zèle lui inspire, on ne remariera donc pas cette activité inquiète, ni cet enthousiasme vénile que font paraître les débutants, ce qui ne l'empêche as d'agir avec autant de générosité et surtout avec bien lus de constance et de fermeté. Ni les échecs ne l'abattent, les humiliations ne la rebutent. Elle fait de son mieux et isse le succès à la volonté de Dieu, comptant beaucoup - et la la distingue profondément des imparfaits - sur la grâce vine, et bien peu sur les moyens humains.

119. La volonté de Dieu, c'est là, en effet, l'unique souci de me parfaite: que la volonté de Dieu s'accomplisse sur la terre mme au ciel, qu'elle s'accomplisse dans le prochain, qu'elle uccomplisse en elle-même par l'exécution des desseins de la ovidence, c'est là son souhait le plus ardent: peu lui importe que Dieu aura décidé à son sujet. « S'étant entièrement andonnée entre les mains de Dieu, le grand amour qu'elle a ur Lui la rend si soumise à sa volonté qu'elle ne désire ni ne ut autre chose, sinon qu'Il dispose d'elle comme Il Lui plaira. » Demeure, ch. II.)

Le Vén. Libermann cite un mot charmant du Bienheureux Eudes, qui indique bien cette soumission ou, pour mieux rler, cette union complète à la volonté de Dieu: « Je croyais, and je vous écrivais ma dernière lettre, que je voulais venir us voir bientôt, mais je vois que je me trompais, et que je ulais ne venir que dans deux mois, parce que la divine lonté m'arrête encore deux mois ici. » (Vén. Libermann.

ttre du 14 décembre 1834.)

## § 2. — Humilité des âmes parfaites

120. Nous venons d'indiquer l'une des raisons qui preservent de l'orgueil l'âme arrivée au cinquième degré. Il no reste à donner la principale. Son humilité vient surtout d'lumières que l'Esprit-Saint verse en elle, et qui l'éclairent ne seulement sur les grandeurs divines, mais aussi sur son néaset ses faiblesses. Pourquoi l'humilité est-elle, de l'aveu de tou la pierre de touche de la vraie vertu? Parce que l'Esprit-Saint qui accorde aux âmes généreuses le don de force et les rend aint capables d'accomplir des œuvres difficiles, leur accorde toujou simultanément les dons d'intelligence et de science, qui le révèlent et la sainteté de Dieu et la misère humaine.

Certains directeurs ne redoutent rien tant pour les âm avancées dont ils ont la charge que la tentation de vaine cor plaisance en elles-mêmes. Admirant leur grande vertu et le généreuse fidélité à la grâce, ils s'imaginent qu'elles-mêm doivent être portées à s'admirer et à mépriser les âmes moifidèles. Sans doute ce danger est toujours possible, puisque Lucifer et ses anges, si merveilleusement éclairés, ne l'ont pl évité. Cependant l'expérience prouve que de toutes les tentatio celle qui a peut-être le moins de prise sur les âmes parfaites e celle d'orgueil. Ceux qui la redoutent tant pour elles oublie ou ne savent pas que ces âmes touchent, pour ainsi dire, du doi le néant de la créature, qu'elles comprennent bien miet qu'eux-mêmes la grande part que le Seigneur a dans leurs verti qu'elles éprouvent une très vive horreur des imperfectio qu'elles commettent. Elles se voient plus petites à mesu qu'elles voient Dieu plus grand, et plus elles sont fidèles, pli Dieu les éclaire; aussi sont-elles beaucoup moins que les âm imparfaites portées à se complaire en elles-mêmes.

# § 3. — Unité de vue et simplicité d'intention des âmes parfaites

121. Douée d'une force tranquille et calme, délivrée des a tations fiévreuses de l'imagination et des facultés sensibles attachant toujours, en toute circonstance, à l'unique volor de Dieu, l'âme parfaite mène une vie d'une grande droiture d'une grande simplicité. Dieu, l'Être infiniment simple, a con

muniqué à cette âme fidèle quelque chose de sa sublime simplicité. Aussi le P. Grou le déclare avec raison : « Tout ce que Dieu opère dans une âme pour la rendre sainte se réduit à la simplifier. » Laissons ce pieux auteur exposer lui-même la transformation ou mieux la simplification qui s'opère dans l'âme à mesure qu'elle avance.

« Lorsque l'âme s'est donnée parfaitement à Dieu, afin qu'Il fasse d'elle tout ce qui Lui plaira dans le temps et dans l'éternité, Il la simplifie d'abord dans son fond, en y mettant un principe d'amour infus et surnaturel, qui devient le mobile simple et unique de sa conduite. Elle commence à aimer Dieu sans autre motif que d'aimer, elle l'aime pour Lui-même et non pour elle; elle rapporte tout à cet autre amour, même sans y penser expressément et sans y faire attention. L'amour est le simple et unique regard de cette âme, elle est toujours hors d'elle-même, ou du moins elle tend toujours à s'en dépoui'ler et à se transformer dans l'objet aimé.

« Dieu la simplifie dans son intelligence. La multitude des pensées qui l'obsédaient auparavant tombe; elle ne peut plus 'ésléchir ni faire de raisonnements et de discours. Une lumière simple mais indistincte l'éclaire, elle marche à la faveur de cette umière, sans apercevoir d'objet particulier. Son oraison, char-¿ée auparavant de considérations, d'affections, de résolutions, levient simple: l'âme est occupée et cependant elle ne s'occupe rien, elle sent et elle goûte sans pouvoir dire ce qu'elle goûte. le n'est point un sentiment particulier, c'est un sentiment conus et général qu'elle ne peut expliquer. Ne lui demandez pas ur quoi elle a fait oraison, elle ne le sait pas; aucune idée ne 'est présentée à son esprit, ou elle ne s'est arrêtée à aucune de elles qui se sont offertes. Co qu'elle sait, c'est qu'elle s'est mise n oraison et qu'elle y a été comme il a plu à Dieu, tantôt èche, tantôt consolée, tantôt recueillie sensiblement, tantôt istraite involontairement, mais toujours paisible et unie à Dieu dans son fond. Elle passe ainsi les heures entières sans nnui, sans dégoût, vide en apparence de toute pensée et de oute affection : c'est que sa pensée et son affection sont simples, t se terminent immédiatement à Dieu, l'Être infiniment simple. 'âme est à peu près de même hors de l'oraison, soit qu'elle lise, oit qu'elle parle, soit qu'elle s'occupe du travail et de soins

domestiques, elle sent qu'elle est moins à ce qu'elle fait qu Dieu, pour qui elle le fait, et que Dieu est l'intime occupati de son esprit, en sorte qu'à cet égard son oraison et son attent! à Dieu sont continuelles et ne sont distraites par aucun obextérieur. Cette simplicité de la vue de l'esprit se perfection de jour en jour, et le grand soin de l'âme est d'écarter tout.

qui la ramène à la multiplicité.

« Dieu simplifie la volonté en la réduisant à un seul but, à seul objet, à un seul désir, qui est l'accomplissement de la volor divine. L'âme n'est plus fatiguée comme autrefois par mille dés mille soucis, mille inquiétudes. Les affections se trouvent tout concentrées en une seule, elle aime tout ce qu'elle doit aime parents, mari, enfants, amis, mais elle ne les aime qu'en Di Elle ne sait plus si elle veut quelque chose, parce que son voul est confondu avec celui de Dieu, et que Dieu veut pour elle chaque moment ce qui lui est le plus convenable. C'est ainsi de sa volonté simplifiée trouve son repos et son centre dans ce de Dieu.

« Dieu la simplifie en la détachant peu à peu d'elle-même de tout regard sur son propre intérêt, de touce attention me sur sa situation actuelle. Tout ce qu'elle aimait auparavan jeu, conversations, lectures, curiosités, tout cela lui deviinsipide; le commerce des créatures ne lui cause que du dégd elle ne s'y prête que par devoir et par bienséance. Dieu la sans cesse au dedans et la sépare de tous les objets extérie Il lui ôte par degrés tout regard sur elle-même, et sur ce qu passe en elle, parce que ce regard, ainsi partagé et fixé tantôt Dieu et tantôt sur elle, ne serait pas simple; en sorte qu'elle vient à ne plus savoir comment elle est, à n'y plus penser, à point s'en embarrasser, et à rejeter soigneusement toute per dont elle serait l'objet, afin que Dieu l'occupe tout entière. Il ôte par la même raison toute vue de son propre intérêt, pa que sa vue et son intention ne seraient pas simples, si à l'inte de Dieu elle joignait la recherche du sien comme distingué celui de Dieu. Elle n'envisage donc plus ses vertus, ses bor œuvres, sa perfection par rapport à elle, ni comme quelque ch qui l'intéresse personnellement; mais elle voit tout cela rapport à Dieu, comme des choses qui viennent de Lui, qu' appartiennent et dont Il peut disposer à son gré.

« Dieu la simplifie dans toute sa conduite extérieure. Nul stour, nulle feinte, nulle dissimulation, nulle intrigue, nulle révention, nulle affection, nul respect humain. Elle va simpleent comme Dieu la pousse; elle dit, elle fait ce qu'elle croit re son devoir, sans se mettre en peine de ce qu'on dira, de ce l'on pensera. Ses discours sont simples, vrais, naturels; elle ne répare rien; elle dit ce que l'Esprit de Dieu lui suggère sans embarrasser des suites. Quand il s'agirait de son honneur, de n bien, de sa vie, elle ne voudrait pas dire un mot, ni faire et démarche d'elle-même, mais elle laisse Dieu arranger toutes losses, et elle ne voit que Lui en tout ce qui lui arrive de la urt des créatures. » (Manuel des imes intérieures. De la simpli-

122. Le P. Grou n'est pas le seul auteur à remarquer cette ansformation que l'on subit à mesure que l'on avance dans la rfection, et qui aboutit à cette admirable simplicité; nous ons cité un mot très net de saint François de Sales à ce jet 1. Le Père Surin constate le même phénomène : « Quand comme s'est appliqué longtemps à la pratique exacte des vers et à l'amendement de ses vices, après y avoir pris beaucoup peines. Dieu a coutume ensuite d'élever l'esprit au goût des oses divines. Et parce que l'homme a déjà l'habitude des rtus, Dieu l'attire à la seule pensée de s'unir à Lui en amour et suivre les attraits de sa grâce, sans se détourner de là pour quer par le menu aux actes distincts. Alors l'âme cesse de endre garde exactement en détail à ses actions, comme par emple celui qui apprend la musique s'applique à la gamme ur savoir entonner les notes l'une après l'autre, et celui qui prend à jouer du luth considère où il met les doigts et quelle rde il touche, que l'une répond à un tel ton et l'autre à l'autre, us quand il a acquis l'habitude de jouer, sans considérer où il et ses doigts et ne prenant plus garde, quand il chante, elle note il dit, il joue et chante, pensant à toute autre ose, sans s'appliquer à toutes les méthodes ». (Amour de eu. I. 9.)

V. plus haut, t. I, no 229.

# § 4. - Sérénité des âmes parfaites

123. Ces âmes jouiss ent d'une grande paix. Ce n'est pas ei il est vrai, une paix aussi profonde que celle dont jouit seinte qui a passé par les rudes épreuves de la nuit de l'ei et à laquelle on app'ique justement le mot d'Isaïe: anabo super eam quasi fluvium pacis, je répandrai sur elletorrents de paix, qui l'inonderont et la pénétreront de l'

marts.

Mais, sans être aussi merveilleuse, la paix de l'âme palest grande et déjà bien désirable : Par multa diligentibus tuam. (Ps. CXVIII.) « Elle ne perd guère sa joie, parce que privation ne rend triste celui qui n'a son cœur attaché part. » (Lettre de saint François de Sales à sainte Cha 14 octobre 1604.) « A part le danger de perdre son Dieu peine de Le voir offensé, rien sur terre ne peut l'afflige aucun événement, ni la maladie, ni la pauvreté, ni la mort n'est celle des p rsonnes utiles à l'Église; car elle comp que Dieu sait beaucoup mieux ce qu'Il fait qu'elle ne sa qu'elle désire. » (5º Demeure, ch. III.)

Les peines que l'âme éprouve, car il s'en faut qu'elle el exempte, ne lui font pas perdre sa paix, et sainte Thérè donne la raison : c'est qu'elles n'atteignent que la superfié l'âme, « elles ne pénètrent pas jusqu'à son fond, elles font i ment impression sur ses sens et ses puissances ». (5° Den

ch. III.)

Les grandes maximes évangéliques sont toujours incomponent comprises des chrétiens imparfaits, même s'ils sont proposet primum regnum Dei et justitiam ejus... Vestri capitis omnes numerati sunt... Beati qui lugent... Beat persecutionem patiuntur, etc...: Cherchez avant tout le roy de Dieu et sa justice... Tous les cheveux de votre tête comptés... Bienheureux ceux qui pleurent. Bienheureux qui souffrent persécution... Ces âmes fidèles, au cont éclairées par l'Esprit-Saint, en saisissent toute la justice toute la portée, et elles sont par là délivrées de bien anxiétés.

#### CHAPITRE V

## Conduite extérieure des parfaits

§ 1º:. — Influence de la charité sur toutes leurs œuvres

124. Les œuvres des âmes parfaites sont précieuses devanteu; ce qui en fait la grande valeur, c'est le motif de charité i les inspire. Possédées du désir constant d'aimer et de orifier leur Dieu, elles se proposent en toutes choses cette ate intention; point ne leur est nécessaire de grands efforts ur la renouveler, tant le penchant de leur cœur les porte de côté; leurs œuvres, même les plus insignifiantes, tendent à but, et elles réalisent le conseil de l'Apôtre: Sice manducatis e bibitis, omnia in gloriam Dei facite.

Il y a donc là une source de mérites qui ne paraît pas aux yeux s'hommes, mais qui n'en est pas moins féconde, les actes de tu que pratiquent les parfaits ont plus de valeur que ceux autres chrétiens, parce que l'amour de Dieu y a une bien s grande part. Ce qui, par exemple, les portera à se mortifier, et la crainte de ne pas aimer Dieu assez purement et le désir voir pour Lui toute l'affection qu'il mérite. Ainsi leurs rifices seront des actes de charité très pure et vraiment intéressée. Il en est de même de leur patience, de leur charité ters le prochain, de la fidélité à leurs exercices, etc.

25. Mais prenons un exemple qui rendra plus claire cette

trine.

On connaît l'acte d'abnégation qui consiste à abandonner.

âmes du purgatoire toute la valeur satisfactoire de ses pres œuvres, sans se rien réserver pour expier ses fautes sonnelles. Cet acte, encouragé par l'Église et assurément le d'éloges, est appelé acte héroïque de charité envers les es du purgatoire. Bien des personnes pieuses le font sans

Disons en passant qu'un pareil acte ne doit pas être recommandé stinctement à tous. Bien compris, il est manifestement en dehors voies communes et, pour le permattre, il faut y reconnaître

montrer pour cela un grand héroïsme. Les unes, touchées compassion pour les âmes souffrantes, ne calculent guère qui passant à celles-ci le bénéfice de leurs propres expiations, e s'en dépouillent elles-mêmes, et s'exposent à de rudes tourme quand viendra pour elles l'heure de la justice; ou bien el comptent sur la miséricorde de Dieu et espèrent être exempté même sans l'avoir mérité, des dettes par elles contractées. Il bien là acte de charité, mais sans le désintéressement qui

donnerait tant de valeur.

D'autres, et avec plus d'apparence de raison, s'attendent h à ce que Dieu accepte leur contrat; elles pensent donc qu'el auront à souffrir longuement dans le purgatoire pour les fau de leur vie. Cette perspective n'est pas sans les effrayer, m elles savent que cette substitution qu'elles font d'elles-mêr aux âmes de leurs frères dans l'œuvre si dure de l'expiation fort méritoire, qu'il en résultera pour elles un surcroît bonheur dans le ciel, et elles font ce très juste calcul : mi vaut endurer de grandes souffrances qui ne seront que tem raires et accroître une félicité qui doit être éternelle. Cette dis sition est déjà plus méritoire que la précédente : on la tro souvent chez les âmes ferventes.

Il est des personnes qui font cet acte de charité avec dispositions plus parfaites encore. « Après tout, se disent-el je l'aurai bien mérité et, puisque par ma lâcheté en ce mond me dispense trop souvent de subir le châtiment que mérif mes fautes, alors je ne pourrai me dérober, et force me sera payer intégralement ma dette à la justice divine. » L'Esp Saint qu', par ses dons, dirige habituellement ces âmes. inspire les sentiments qui sont les siens, et particulièrement grande haine du péché et un vif désir de réparer leurs torts e satisfaire à la divine justice, comme aussi un grand amoun tout ce que Dieu dispose et ordonne. C'est là, nous apprenn les Saints, les sentiments qu'éprouvent les âmes du purgatc et qui leur font accepter avec amour et joie leur rude expiatic

l'inspiration de la grâce :serait-il sage de conseiller un acte s grave à des âmes qui le feraient par pure sentimentalité et san. comprendre toute la portée?

<sup>1</sup> V. Sainte Catherine de Gênes. Traité du Purgatoire.

Or, cette excellente disposition se retrouve, dans un degré noindre, il est vrai, chez plus d'une âme fervente; elle est bien

lus habituelle chez les parfaits.

126. Les parfaits, épris pour Dieu d'un amour insatiable, ont ncore une autre façon d'envisager l'acte dont nous parlons. Ils roient dans les souffrances qu'ils se résignent à subir un moyen l'augmenter pendant l'éternité leur amour envers Dieu. C'était e seul regret de saint Jean de la Croix quand il mourut, âgé eulement de quarante-neuf ans, de ne pouvoir plus, en prolongeant ses souffrances, accroître la charité dont il devait brûler our son Dieu pendant toute la durée des siècles. En se dépouilant du bénéfice de leurs satisfactions, les âmes parfaites, avent qu'elles seront dédommagées des souffrances qui s'ensui-cront pour elles, par un redoublement de charité, et cette spérance d'aimer Dieu davantage, de s'unir à Lui plus parfaitement dans le ciel, leur fait accomplir avec joie l'acte d'abnégation dont nous parlons.

On le voit par cet exemple, le même acte peut être le fruit de lispositions bien diverses, et voilà comment les œuvres des mes plus avancées, sans différer extérieurement de celles des utres chrétiens, sont d'un bien plus grand poids dans la balance

le l'infaillible Juge.

127. Nous avons montré comment la grâce agit avec beaucoup lus d'aisance dans les âmes parfaites; si elle emploie encore les rocédés humains qui consistent à suivre les déductions de la aison, souvent aussi, et d'autant plus fréquemment que l'âme st plus détachée et plus docile, elle agit directement sur l'intellience et la volonté mettant dans l'esprit de précieuses lumières t dans la volonté de fortes impulsions vers le Bien suprême. L'insi éclairée et attirée vers Dieu, l'âme parfaite, disions-nous, e suit plus dans l'oraison les procédés de la méditation et evient contemplative. En même temps, admirablement aidée ar les grâces éminentes qu'elle reçoit, elle pratique les vertus vec une perfection inconnue auparavant. Sainte Thérèse, qui ppelle surnaturelle l'oraison obtenue par le mode ultra humain es dons, appelle aussi surnaturelles les vertus accomplies avec es secours de ces dons divins.

Quicumque Spiritu Dei aguntur ii sunt filii Dei (Rom., VIII, 14). Leux qui sont ainsi mus par l'Esprit, ceux-là sont les fils de Dieu; ils ne sont pas seulement des serviteurs qui travaille pour gagner leur salaire; ils sont des enfants animés pour le Père céleste d'un amour tout filial (*Ibid.*, 8 et 15.), et en reto

ils ont part à ses plus précieux trésors.

Les serviteurs aidés de la grâce commune s'appliquent accomplir leurs devoirs, ils s'étudient à conformer leurs act aux enseignements de la foi et se conduisent en chrétiens saget raisonnables. Les enfants sont sous l'influence directe l'Esprit divin, qui les éclaire Lui-même et les pousse forteme à la pratique des vertus; Il leur communique une force merve leuse et leur fait accomplir des œuvres parfaites.

§ 2. — Les qualités naturelles. Sont-elles développées par pratique de la vertu, ou contribuent-elles à rendre la vertu plélevée et plus méritoire?

128. Ce que nous avons dit des âmes ferventes est plus vuencore des âmes parfaites : exemptes des passions qui abuser moins sensibles aux illusions de l'imagination, qui chez elles perdu beaucoup de son influence, si on les compare aux impafaits, elles ont, à égalité d'intelligence, une grande supériorité jugement. On rencontre même de ces personnes simples, peultivées, d'une intelligence commune, qui savent apprécier I hommes, juger des choses de la vie, des événements de monde avec un rare bon sens. Mais c'est surtout dans les chos de la piété, dans la conduite de leur âme que paraît la supériori de leur jugement; on voit là clairement l'influence des dons de Saint-Esprit communiquant à l'âme ses précieuses lumières.

Mais, dira-t-on peut-ètre, cette rectitude de jugement que vous prenez pour l'effet de la perfection, n'en est-elle poi plutôt la cause au moins partiefle; n'est-ce point parce que ce personnes sont bien douées du côté de l'intelligence, qu'ell

sont allées plus avant dans les sentiers de la vertu?

129. Ceci nous amène à examiner la délicate question « l'influence des dons de nature dans les progrès spirituels.

Il n'est pas rare d'entendre attribuer au caractère plus o moins énergique, au tempérament plus ou moins heureux, a degré plus ou moins grand d'intelligence, les progrès ou l défaillances des âmes. Et pourtant saint François de Salcs, dans son traité de l'*Amour de Dieu*, a tout un chapitre (livre VII, ch. 1) où il déclare que «le progrès au saint amour ne dépend pas de la complexion naturelle 1 ».

Il est absolument certain que les dons naturels les plus heureux, l'intelligence la plus ouverte, le caractère le plus énergique ne peuvent mener à la sainteté, qui est une œuvre toute surnaturelle. On se trompe donc souvent en attribuant à ces qualités purement humaines des mérites qui viennent d'ailleurs. Le jugement si droit des Saints, leur fermeté si admirable, sont bien plus un effet de la grâce que de la nature : c'est la force infuse de l'Esprit-Saint qui fait leur héroïsme, ce sont ses lumières qui font leur sagesse. Et il en est de même pour les âmes moins avancées. Chez ces dernières, à la vérité, l'influence des dons divins est à première vue moins évidente; les vertus naturelles n'étant pas éclipsées et comme absorbées par les qualités surnaturelles, on les remarque davantage; mais les progrès que ces âmes font dans la perfection doivent être attribués aux dons de la grâce et non pas au tempérament.

130. Toutefois, si nous ne voulons reconnaître aucune influence positive aux qualités naturelles dans l'œuvre de la sanctitication, nous ne méconnaissons pas que les défauts naturels peuvent avoir une influence pégative et nuire au progrès dans le bien. Dieu n'appelle pas habituellement à la mème perfection que les prêtres ou les religieux les personnes qui vivent dans un milieu indifférent, entourées de gens sans religion; il n'appelle pas à une haute perfection des personnes chez qui l'intelligence reste obtuse et qui ne peuvent saisir que le gros de la doctrine catholique <sup>2</sup>. Il y' a des obstacles naturels qui s'opposent à ce

<sup>1</sup> Saint Thomas l'avait dil avant lui : Quantitas charitatis non dependet ex conditione naturar vel ex capacitate naturalis virtutis, sed solum ex coluntate Spiritus Sancti distribuentis sua dona prout vult. 2. 2. q. 24, a. 3.

Nous entendons désigner ici ces gens hébétés et demi-idiots qui semblent condamnés à une enfance perpétuelle. Quant aux gens imples et ignorants, mais jouissant de toutes leur facultés, ils peuvent s'élever à une très haute perfection : Le B. Frère Gilles, des premiers compagnons de saint François, dit un jour à saint Bonaventure : « Oh! que vous êtes heureux, vous autres doctes! car vous savez maintes

que ces chrétiens s'élèvent bien haut dans la sainteté. D même, nous semble-t-il, la sottise, le défaut de rectitud dans le jugement, une mollesse excessive ou une mobilit extrême de caractère, une nervosité mal réprimée peuvent êtr des obstacles à la sanctification et empêcher l'âme chrétienn

de prendre un grand essor vers la perfection.

Chez les âmes parfaites, cette influence nuisible du temperament est fortement amoindrie; elles agissent habituellemen par la pointe de l'esprit, « pointe qui est au-dessus de tout l'reste de notre âme, et qui est indépendante de toute complexionaturelle ». (Amour de Dieu, II, I.) « Le caractère, dit le Vén Libermann, a sa grande influence dans les commencement, lorsque nous sommes dans un état sensible; mais plus tard quan nous avons acquis la domination sur nos sens, quand nous releur sommes plus assujettis, quand l'âme est dans un état où se opérations sont plus intellectuelles, vous ne verrez plus tarcette teinte du caractère; il n'aura plus qu'une petite in fluence il sera sous la domination de la grâce, il paraîtra alors ce qu'est, une simple forme. » (Lettre du 9 août 1842.)

En effet, le tempérament peut diversifier la sainteté, le donner telle ou telle forme, mais non l'augmenter ni la diminue Ainsi la différence de sexe, de position, etc., donne une physique nomie différente aux divers serviteurs de Dieu; les Saintes ressemblent pas aux Saints, les solitaires, comme saint Patermite, aux soldats, comme saint Georges, les missionnaire comme saint François Xavier, aux docteurs, comme saint Thomas, les rois, comme saint Louis, aux mendiants, comme saint Labre; mais ces différences, qui viennent de la nature, n'in fluent pas sur le fond même de la sainteté et ne rendent pas le

uns plus parfaits que les autres.

choses par lesquelles vous louez Dieu, mais nous autres idiots, que ferons-nous? » Et saint Bonaventure répondit : « La grâce de pouvo aimer Dieu suffit. » « Mais, mon Père, répliqua Fière Gilles, un ign rant peut-il autant aimer Dieu qu'un lettré? » « Il le peut, dit sais Bonaventure, ainsi je vous dis qu'une pauvre simple femme peut auta aimer Dieu qu'un docteur en théologie. » Lors Frères Gilles entrant eferveur s'écria : « O pauvre et simple femme, aime ton Sauveur, et pourras être autant que frère Bonaventure »; et là-dessus il demeu trois heures en ravissement. (Saint François de Sales, Amour de Die 1. VI. ch. IV.)

## § 3. — L'union mystique et les œuvres extérieures

131. Outre ces dissemblances qui viennent de la nature, il y a aussi chez les Saints différence dans les dons qu'ils reçoivent de Dieu: « Divisiones ministrationum sunt, idem autem Dominus, et divisiones operationum sunt, idem vero Dominus, qui operatur omnia in omnibus. » (I Cor., x11, 4:) A voir certains héros chrétiens dévorés d'activité, d'une initiative ardente, on s'imagine parfois que cet esprit d'entreprise vient tout entier chez eux du caractère; volontiers on leur attribuerait un genre de piété substantiellement différente de celle des Saints qui ont vécu dans le cloître; aux yeux de beaucoup de personnes, les dons contemplatifs supposent une âme toute passive et ne s'accordent pas avec la vie d'un guerrier comme saint Louis, d'un lutteur comme saint Grégoire VII ou saint Jean de Capistran.

La vérité est que chez ces grands serviteurs de Dicula part de la grâce est bien plus grande que celle de la nature. Hæc omnia operatur unus atque idem Spiritus, dividens singulis prout vult, et que les grâces qu'elles reçoivent sont du genre de celles que Dieu accorde aux parfaits et non aux débutants. Ce sont les dons du Saint-Esprit qui les éclairent et les dirigent, qui les

soutiennent dans les œuvres les plus ardues.

132. Au milieu du tracas de leurs multiples entreprises, ils lemeurent fort unis à Dieu, et cette union intime s'établit non par de longs raisonnements ou des représentations imaginaires comme chez les imparfaits, mais plutôt par des vues simples et apides, par des actes directs d'intelligence et d'amour, qui en lont une véritable union contemplative. Que l'on se rappelle le passage par nous cité (supra, nº 54) où sainte Thérèse montre comment la quiétude persiste souvent au milieu des occupations profanes; nous donnions pour raison de cette persistance que, a contemplation se produisant dans la cime de l'esprit, les pérations inférieures peuvent très bien ne pas l'atteindre et ne pas la troubler l. C'est justement ce qui arrive aux parfaits.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aussi n'est-il pas essentiel à la contemplation, comme quelquesins semblent le croire, de produire un effet sensible sur le corps, de êner ses opérations et de lier plus ou moins les facultés de l'âme. Il est rai, dans la contemplation parfaite, où l'âme est tout absorbée en

Leur vie extérieure pourra donc être fort active, fort agité mais leur vie intérieure sera une vie d'union étroite à Dieu et d

docilité constante à l'Esprit-Saint.

Plus ils feront de progrès, plus cette sorte de dualité s'accel tuera. Les chrétiens imparfaits sont comme forcément absorbpar leurs occupations et par les soucis d'ordre inférieur. Ne recvant pas ces grâces de choix qui opèrent dans la partie suprèn de l'esprit et de la volonté, ils emploient toutes leurs puissance aux affaires qu'ils traitent, et quand ils veulent s'unir à Dieu, doivent, pour un moment, détourner leur attention des objequi la captivent et la porter vers Dieu. Les parfaits, au contrais continuent de demeurer unis à Dieu en vaquant à leurs travau et à mesure qu'ils mettent moins d'obstacles aux opération mystiques et que celles-ci deviennent chez eux plus pu santes et plus fréquentes, cette coexistence de la vie mystiq et de la vie active devient aussi plus habituelle et plus mas feste.

133. La Vénérable Marie de l'Incarnation écrivait à son fil « Quand Dieu voudra que, nonobstant vos occupations exricures, vous ne Le perdiez pas de vue, Il fera cela Lui-mên Et de plus quand son Esprit se sera rendu maître du vôtre, qu'il se sera emparé de votre fond pour vous tenir dans l'uni intime et actuelle avec sa divine Majesté par une vue d'amo toutes vos occupations ne vous pourront distraire de ce div commerce. Je dis : dans ce fond, parce qu'il n'est pas possi! de traiter en ce monde les affaires temporelles sans s'y appliqu avec l'attention convenable du jugement et de la raison. En état d'union et de commerce avec Dieu dans la suprême par de l'âme, on ne perd point sa sainte présence... Quand on actuellement occupé au dehors, l'union est d'un simple rege vers ce divin Objet, et on ne Lui parle que par de petits momen quand Il le permet et qu'Il y donne de l'attrait. (Lettre 99, 18 octobre 1663.)

Dieu, elle éprouve une peine extrême à prononcer des paroles, à récdes prières. Vivement attirée vers Dieu, elle n'aspire qu'à l'aimer, to autre occupation la fatigue et lui répugne. Il en est souvent ainsi d'a quiétude sensible. Mais dans la contemplation aride, et dans etont parlent ici sainte Théoèse et Marie de l'Incarnation, qui s'avec la vie active, cette gêne des puissances, cette ligature n'existe manuel de l'active de l'active processes de l'active de l'active

#### CHAPITRE VI

# Mérite de cet état de perfection Différence entre l'état de perfection et la sainteté

§ 1er. — Valeur des âmes parfaites

134. Nous avons de notre mieux tracé le portrait des âmes

parfaites.

Grand est leur mérite; cette familiarité avec Dieu, cette paix du cœur, cette tranquillité profonde, cette liberté d'esprit, cette force dans l'action, cette sagesse dans les entreprises, sont des biens éminemment désirables. Au fond, ces dispositions sont celles des âmes saintes; il n'y a de différence que dans le degré de perfection: « La sixième demeure, dit sainte Thérèse, ne diffère de la cinquième que par la force des effets, mais cette différence est très grande. » (5° Demeure, ch. 11.) Les étangs de nos vallons sont des amas d'eau comme l'Océan, les collincs de notre Anjou sont des éminences comme les montagnes des Alpes et de l'Hi malaya, mais entre Ics uns et les autres, quelle différence!

Mais pour être immensément au-dessous de la vie des Saints, elle n'en est pas moins fort belle, la vie des âmes parfaites. C'est Dieu qui les conduit, c'est Dieu qui opère en elles, qui vit en elles, et c'est ce qui fait le mérite de leur action : s'il y a moins d'humain, il n'y a plus de divin. Sous cette influence saluaire, la volonté humaine se porte au bien avec un amour tranquille et calme, mais cependant fort et puissant; cet acte simple et paisible, mais intense, est déjà fort méritoire. Et combien d'actes directs, et par conséquent inaperçus, produisent es âmes « devenues souples et maniables à l'Esprit-Saint ». Saint François de Sales.) Combien, dans leurs oraisons et dans e cours de leurs travaux, elles exercent, le plus souvent à leur nsu, d'actes d'amour, de confiance, de contrition, de soumission la volonté divine, etc., quel trésor de mérites elles accumulent insi continuellement. C'est vraiment le triomphe de la grâce. Par ailleurs, comme elles n'ont qu'un désir, faire la volonté de

Dieu, Dieu, en retour, fera leur volonté, et c'est ce qui rend l' parfaits si puissants quand ils se dévouent au salut ou l'avancement spirituel des autres âmes.

« Une âme juste, a dit Notre-Seigneur Lui-même à sain Marguerite-Marie, peut obtenir Je pardon pour mille criminels i

135. « C'est à cet heureux sort de la vie unitive que so appelés, affirme le P. Surin, tous les religieux et les âmes qui o une vocation particulière pour la vie dévote, et, s'ils n'arrive pas à la jouissance de ce bonheur, s'ils n'ont quelque part à diens célestes, c'est par leur pure faute qu'ils en sont prive puisque l'Esprit de Dieu les y dispose et les y excite quasi con nuellement. » (Lettre au P. Tillac du 25 août 1661.)

Demandons au Seigneur qu'il daigne multiplier dans s Église le nombre des parfaits, qu'Il nous donne à nous-mêmes à ceux qui nous sont chers de nous élever à cet heureux état

de nous y maintenir.

#### § 2. — Imperfections qui se rencontrent dans le cinquième degré

136. « Ames chrétiennes, que le Seigneur a conduites jusques termes, dit sainte Thérèse aux habitants de la cinquièn demeure (ch. iv), je vous le demande, par amour pour Lui, cessez pas de vous tenir sur vos gardes, évitez les occasions; c même en cet état l'âme n'est pas si forte qu'elle puisse s exposer sans péril. » « Elle est encore très loin, dit Suzo (5° cher), de l'union parfaite avec Dieu. »

D'après saint Jean de la Croix, tant que les épreuves pl rigoureuses qu'il appelle la nuit de l'esprit, n'ont pas achevé purification de cette âme, il lui restera beaucoup d'imperfectic « Elle a encore un reste de cette pesanteur d'esprit qui est suite naturelle du péché, d'où une certaine langueur da l'action <sup>2</sup>», une certaine mollesse qu'on remarquera, par exemp

<sup>1</sup> Révélation faite lors du jubilé de 1682.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. Boudon raconte dans la vie du P. Surin comment ce se homme parvint à rendre la Mère Jeanne des Anges victorieuse démons qui la tourmentaient en la délivrant de tous ses défauts imperfections. Or, le dernier défaut dont l'extirpation entraîna la \*

dans le combat contre les tentations ou dans l'accomplissement des sacrifices. « Elle est encore sujette aux divagations de l'esprif, aux épanchements extérieurs, qui sont un obstacle à l'union

divine. » (Nuit obsc., 11, 2.)

Le désir ardent qu'elle a du ciel est fait en partie de charité brûlante et pure, en partie de l'amour du repos et d'un désir peu surnaturel d'être délivrée des luttes pénibles de cette vie. Elle se soumet, il est vrai, et « trouve une consolation dans la pensée qu'elle est retenue ici-bas par la volonté de Dieu, mais cela ne suffit pas » et ne fait pas disparaître les peines très vives que lui causent les amertumes de l'exil. En effet, « malgré toutes les qualités que nous lui avons attribuées, l'âme n'a pas encore cette union parfaite à la volonté divine que nous verrons dans les degrés supérieurs..., elle ne peut davantage parce qu'elle

n'a pas reçu plus de forces ». (5e Demeure, ch. 11.)

degré manquent de constance pour s'y maintenir. « Ces habitants du cinquième rocher, demande Suzo, ne s'abandonnent-ils pas entièrement en Dieu? » « Oui, répond Jésus-Christ, mais avec inconstance, ce qui fait que beaucoup ne persévèrent pas et retournent au quatrième rocher, en reprenant leur volonté propre et en vivant sans renoncer complètement à eux-mêmes; puis ils se repentent, se donnent de nouveau à Dieu et retournent ainsi au cinquième rocher. » Suzo : « Mais d'où vient cette inconstance? » Jésus-Christ : « Leur vòlonté particulière n'est pas entièrement morte. Ils sont cependant bien aimés de Dieu et plus parfaits que tous ceux que tu as vus jusqu'à présent; ils se dépouillent, dès le commencement, de leur volonté, pour se donner à Dieu, et quoiqu'ils ne persévèrent pas toujours dans leur renoncement, ils habitent pendant presque toute leur vie

toire est précisément celui que signale ici saint Jean de la Croix « un engourdissement par lequel l'âme souhaite le repos et demeure dans un état oisif, dans un vague entretien de ses pensées, dans un morne chagrin, quand les choses ne lui réussissent pas. Ce défaut fut reconnu assez tard dans la Mère, et quand il le fut, tous les démons se mirent à le défendre comme leur dernier retranchement dans la partie sensible. La Mère ne s'en était pas aperçue elle-même; car, ordinairement presque personne ne le connaît, parce qu'il ne porte pas directement au mal, mais à une certaine tiédeur qui empêche le bien. »(3° partie, ch. vu. Édition abrégée du P. Bouix, ch. xxxviii.)

le cinquième rocher; et après leur mort le purgatoire do effacer la tache de leur inconstance, mais ils jouissent ensuit d'une grande gloire dans le paradis. »

# § 3. — Deux subdivisions du cinquième degré

138. C'est pour cette raison que l'auteur du Dialogue des neis rochers, qui se donne comme l'interprète du B. Suzo, comps selon nous, deux degrés, les cinquième et sixième rochers, i où sainte Thérèse n'en marque qu'un seul, la cinquième demeure Dans l'un et l'autre il y a véritable renoncement, union sincère et complète de la volonté humaine à la volonté divine; mais crenoncement, déjà fréquent et même habituel dans le cinquième rocher, n'empèche pas qu'on y éprouve plus d'une défaillance.

On remarque, en effet, au début de la vie unitive, que c'es surtout dans les jours d'ennui et de peine que l'âme plu délachée se serre plus étroitement contre son Dieu; en delior de cela elle est exposée à quelques relâchements : que pa exemple, dans les moments où elle n'est pas sous le coup d l'épreuve, elle rencontre des objets qui lui plaisent, des créature qu'elle peut et doit aimer, dont les qualités la charmen quelque travail, quelque occupation nécessaire, mais qui flatt ses inclinations, si elle n'y prend garde, elle aimera ces chosett selon le mot de saint François de Sales, avec quelque superfluite Sans doute, au point de perfection où elle est parvenue, ell n'éprouvera que des attaches légères, elle n'aura à se reproche que des faiblesses passagères, souvent rétractées par des actu de renoncement sincères et absolus, par les protestations qu'ell fera de n'aimer que Dieu seul. Du reste, ses oraisons toute d'amour et d'abandon à Dieu suffiraient déjà à effacer ce quelques taches et à la maintenir dans des dispositions habtuelles de vraie abnégation. Cependant, elle s'oubliera encore, lui arrivera, dans la recherche de ces êtres dont elle subit l'attrai d'obéir aux instincts de la nature plus qu'à l'inspiration de I grâce, plus qu'à l'amour du devoir.

Plus tard, si elle a continué de progresser, le renoncement ser devenu plus constant, il s'exercera dans la prospérité commudans la tribulation. Ce serait là le sixième rocher. Là « sont le

amis de Dieu qui brûlent de sa sainte grâce et qui, pour plaire à Lui seul, se sont détachés d'eux-mêmes sincèrement et jusqu'à

la mort. » (Dial. des neuf rochers, 6e rocher.)

Et pourtant à ceux-là même il manque encore quelque chose. Les fautes de fragilité sont chez eux plus rares, leur vertu est plus affermie, leur abnégation plus constante, mais leur humilité n'est pas encore parfaite; « ils se comparent avec les autres et voudraient recevoir les mêmes faveurs et les mêmes consolations que les autres amis de Dieu. » (*Ibid.*) A quelque haut degré qu'ils se soient élevés dans la perfection, ils n'ont donc pas encore l'humilité profonde des Saints, ni leur détachement héroïque.

#### TROISIÈME PARTIE

# DIRECTION DES AMES PARFAITES RÈGLES DE LA VIE CONTEMPLATIVE

#### CHAPITRE PREMIER

# Combien il est important pour un directeur de connaître les règles de la vie contemplative

139. Nous avons jusqu'ici — le lecteur l'a sans doute remo qué—employé indistinctement les termes de vie contemplativ vie unitive, état de perfection l; la contemplation, en effet, e si merveilleusement propre à établir et à maintenir l'âme da cette constante union à Dieu qui constitue l'état de perfectio qu'une âme ordinairement contemplative est par là mème un âme parfaite.

Mais, si tels sont les avantages de la contemplation, il est el plus grande importance pour un directeur d'en connaît les règles, sans quoi il ne pourra guider sagement les âmes pafaites dans la voie qui leur convient. Si elles avaient autrefe besoin d'être encouragées et soutenues dans la pratique de méditation, quand elles n'étaient qu'au début de la vie spir tuelle, elles n'ont pas moins besoin d'être menées et dirigé dans cette voie nouvelle et inconnue où Dieu les invite et celles craignent de s'engager.

140. Sainte Thérèse blâme vivement, et à maintes reprise les directeurs qui n'accommodent pas leur direction à l'état d âmes contemplatives.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ainsi font les théologiens. Nous avons montré dans la *Vie d'uni* et dans L'*Etat mystique* (2° édition, ch. xII), que telle est bien la dc: trine traditionnelle.

« J'ai rencontré, dit-elle, de pauvres âmes jetées dans l'angoisse et dans une affiction profonde par l'inexpérience de leurs guides. Elles me faisaient compassion... Étrangers à la science spirituelle, de tels directeurs fatiguent l'âme et le corps et empêchent les progrès. » (Vie, ch. XIII.)

« Il y a des religieux, dit le P. Balthazar Alvarez, que N.-S. élève à ce mode d'oraison; or que des hommes sans expérience tentent de les en retirer, au détriment de leur âme et de leur corps; c'est, selon moi, ce qu'ils ne peuvent faire en sûreté de cons-

cience. » (Vie du P. Balt. Alv., ch. XIII.)

On cherchera parfois à se rassurer en disant que Dieu n'a besoin de personne pour élever une âme à la perfection. Si Dieu n'a besoin de personne, il n'en est pas moins vrai qu'Il fait souvent dépendre ses grâces de la coopération de ceux qu'Il a choisis pour être ses auxiliaires: Adjutores Dei sumus. Combien de païens, qui pourraient pourtant se sauver, ne feront pas leur salut s'ils ne rencontrent quelque zélé missionnaire; de même combien de fidèles appelés à la perfection ne l'atteindront pas, faute d'un guide spirituel éclairé.

On rassure souvent les âmes en leur disant que, lorsqu'elles obéissent, elles n'ont rien à redouter du jugement de Dieu; il est vrai que le souverain Juge ne leur reprochera pas de s'être écartées de la voie qui eût été pour elles la plus avantageuse, puisqu'elles ont obéi à son représentant, mais de ce qu'elles ne sont pas responsables de leur erreur is suit seulement qu'elles n'en seront pas punies; il ne s'ensuit nullement qu'elles atteindront le degré de gloire qu'elles auraient pu obtenir.

Écoutons maintenant sainte Chantal : Cet attrait « pour l'oraison de simple présence de Dieu) nous est tellement propre que les âmes qu'on en tire semblent sortir de leur centre, perdent la liberté d'esprit et entrent dans une certaine contrainte et entortillement, qui les retarde grandement dans leur chemin. Je ne sais que trop d'expériences de cette vérité. » (Lettre déjà

citée, à une Supérieure de son Ordre).

141. Saint Jean de la Croix est peut être plus catégorique encore, il déplore plus amèrement l'abus regrettable signalé par sainte Thérèse et sainte Jeanne de Chantal. Citons entre bien d'autres le passage suivant, tiré de la Vive flamme d'amour. (Strophe III, vers 3, § 7 et 8.)

« Les biens intérieurs que cette contemplation silencieus imprime dans l'âme sans qu'elle le sente sont inappréciables : sont des onctions très mystérieuses et très délicates de l'Espri Saint, qui secrètement remplit l'âme de richesses, de dons et d grâces; car étant Dieu, Il agit et opère en Dieu. Mais qui poui rait dire avec quelle déplorable facilité ce monde de merveille peut être ou étrangement bouleversé ou même complètement paralysé? Il suffit pour cela de la moindre opération de l'âni qui s'avis ra d'appliquer ses sens ou ses appétits à la poursuit de quelque connaissance distincte ou de quelque consolatio sensible. Cette imprudence est la cause d'un préjudice incalcul lable et bien fait pour causer la douleur la plus vive et la plu profonde compassion. Oh! quel désastre, qui devrait nous ploil ger dans une véritable stupeur. De prime abord, il est vrai, l perte paraît peu de chose, et l'on dirait l'obstacle interpos entre Dieu et l'âme presque imperceptible. Mais que l'on s figure ce qui arriverait si une main complètement étrangère au: lois de la peinture s'avisait de retoucher un portrait de grane maître, chef-d'œuvre de l'art, avec les plus grossières couleurs à tort et à travers, sans goût et sans harmonie. Mieux vaudrait assurément détruire plusieurs toiles de mince valeur; le mal n serait ni si grand, ni si regrettable, ni si irréparable. Ainsi el est-il des âmes. Bien que ce préjudice soit pour elle si grand qu'i est impossible, en le signalant, de dépasser les limites du vral il est cependant si commun que c'est à peine si l'on trouve ui directeur qui n'y jette pas les âmes appelées à la contemplation.

Et ici le Saint s'élève vigoureusement contre ces directeur qui, ne voyant dans cette contemplation silencieuse que pur oisiveté, obligent les pauvres âmes à méditer et à produire de actes.

« Comme ils ne connaissent ni les degrés d'oraison, ni les voie de l'esprit, ils ne s'aperçoivent pas que ces actes qu'ils prétenden imposer à l'âme, il y a longtemps déjà qu'elle les a faits... Il ne songent pas que, lorsqu'un voyageur, après avoir franchi le route est parvenu au terme, il ne lui est plus nécessaire de continuer à marcher, puisque en marchant toujours il ne ferait que s'éloigner du but. Et comme ils ne comprennent pas que cette âme est entrée dans la vie de l'esprit, où il n'y a plus ni raison nement ni sentiment, où Dieu agit sur elle d'une manière très

ntime en lui parlant au cœur dans la solitude, ils superposent à l'onction divine d'autres onctions, qui proviennent de connaissances communes et de consolations vulgaires, dont ils la lorcent à se nourrir. C'est ainsi qu'ils lui font perdre avec la solitude et le recueillement, l'admirable et divine peinture que

Dieu travaidait à perfectionner en elle. »

Et plus loin (§ 11), le bon Saint fait entendre des plaintes encore plus amères et ne craint pas d'appliquer à ces directeurs gnorants un texte fameux de saint Paul : « Les directeurs, lit-il, qui se figurent que les âmes parvenues à cette contemplation solitaire et paisible perdent leur temps, n'ont donc pas la noindre intelligence de la voie qu'elles sont appelées à suivre. L'est qu'ils n'ont pas eux-mêmes l'expérience de cette voie r'oraison, à laquelle ils ne sont peut-être pas même arrivés meore... L'homme animal, a dit saint Paul, c'est-à-dire celui qui n'est pas encore sorti des opérations de la partie sensitive, ne peut percevoir les choses qui sont de l'Esprit de Dian

« Ces directeurs se trompent, me direz-vous, mais leur zèle oon et louable, leur bonne intention les excuse. Mais comment eur zèle pourrait-il justifier les conseils téméraires qu'ils osent oien donner, alors qu'ils n'ont compris ni la voie par laquelle 'âme est appelée à marcher, ni l'esprit qui la conduit. Et s'ils gnorent ces choses, pourquoi sont-ils assez insensés pour porter une main aveugle à une œuvre qu'ils ne connaissent pas, au ieu de la laisser à de plus habiles qu'eux? Est-ce donc une imple imprudence et une faute légère de faire perdre à une me des biens inestimables en lui imprimant une direction malalroite et fausse, et en la laissant ramper misérablement? Celui qui, par son ignorance et sa témérité, se trompe, alors qu'en ertu de son ministère il a le devoir d'y voir clair et de marcher coup sûr, en sera certainement puni, et puni selon toute l'étenlue du mal qu'il aura causé. S'il est des affaires au monde que 'on doive suivre avec la plus grande circonspection, ce sont ssurément celles de Dieu, etc. »

Tel est, sur ce point, le langage de saint Jean de la Croix; il

crait superflu d'y rien ajouter.

#### CHAPITRE II

# Règles à suivre dans la direction des âmes contemplatives

# § 1. — Nécessité du complet renoncement

142. Toutes les règles à donner sur la direction des âmes ca templatives peuvent se résumer en deux mots : comme il n'y qu'un moyen d'amener l'âme à la contemplation, le renoncemen il n'y a qu'un moyen aussi de l'y maintenir et de l'y faire pu gresser, c'est encore le renoncement.

Cette vertu du renoncement, l'âme parfaite la pratique dé mais, dirons-nous avec le B. Suzo: « Il ne suffit pas de mou à soi-même, il faut sans cesse renouveler cette mort jusqu'à fin de sa vie. » Et, du reste, « on ne meurt jamais si parfait ment à soi-même et au monde qu'il ne reste quelque chose

l'on ne puisse se renoncer et se mortifier encore. 1»

Plus on avance, en effet, dans la voie de l'amour, plus on con prend toute la portée de cette grande parole : Abneget semetipsu. L'Esprit-Saint éclairant l'âme de lumières plus vives à mesu qu'elle est plus fidèle ², et qu'Il veut la conduire plus avan lui découvre de secrètes attaches, des recherches d'elle-mên de ses aises, de ses volontés. Ce sont, il est vrai, des imperfetions passagères, des actes rapides qui n'empêchent pas l'âr fidèle de demeurer habituellement unie à la volonté divine, et recevoir les grâces précieuses de la contemplation, mais queuvent être, cependant, un obstacle à une union plus intime à des grâces plus éminentes.

Que l'âme parfaite écoute docilement les paroles secrèt

<sup>1</sup> Discours, III, De la mort spirituelle. Édition Cartier. Voir dans I ceuvres de Tauler, traduction Noël, le sermon du bienheureux Suzo pole 5° dimanche après Pâques. t. IV, p. 475 et suiv.

<sup>2</sup> «On n'arrive point, dit Suzo, à ces vérités cachées en étudiant et interrogeant, on y parvient en se renonçant soi-même humblement » Dieu. » Livre de la Sagesse éternelle, sub fine. Traduction Cartier.

du divin Esprit, qu'elle les sollicite, qu'elle demande à Dieu les lumières qui lui découvriront ses imperfections et la force qui lui permettra de les combattre. Elle parviendra alors à rejeter plus loin d'elle tout ce qui est humain, tout ce qui n'est pas Dicu, elle réalisera plus complètement cette grande devise des Saints :

« Dieu seul! »

143. La disposition à laquelle elle doit aspirer c'est — nous citons encore le B. Suzo — « un anéantissement moral de pensée et d'affection, une sorte de renoncement infini en Dieu, par lequel l'âme se remet et s'abandonne tellement en Lui, qu'elle n'a plus de connaissance ni de volonté, mais que partout et toujours elle obéit à la puissance de Dieu, qui la guide selon son

bon plaisir, sans qu'elle s'en aperçoive.

« Ce renoncement ne peut être continuel dans cette vie, ni tellement complet et parfait que l'homme ne se reprenne quelquefois et ne faiblisse en revenant à lui-même. Il a beau se donner à Dieu sincèrement, avec la ferme résolution de ne jamais reprendre ce qui n'est plus à lui, puisqu'il i'a abandonné, livré, anéanti en Dieu et en son bon p'aisir, la fragilité de la nature humaine fait que l'âme revient de temps en temps à ses désirs, à la possession de sa volonté, et qu'elle commet des fautes par ce retour à elle-même. » (Traité de l'union de l'âme avec Dieu, § 1. Traduction Cartier. )

Des que l'âme s'en aperçoit, elle doit reconnaître sa misère, s'humilier profondément devant Dieu et se détacher de nouveau en prenant des résolutions plus fortes. Ainsi elle mourra à ellemême pour ne plus vivre que de la vie de son Dieu: Vivo, jan

non ego, vivit vero in me Christus.

144. Ce renoncement doit être universel, il doit donc porter sur tout ce qui tient naturellement au cœur de l'homme : les biens temporels, l'estime d'autrui et aussi de soi-mème, les joies des affections humaines, le bien-être, l'usage indépendant des facultés spirituelles. Les progrès déjà obtenus dans la pratique de la pauvreté, de l'humilité, de la mortification, ne doivent pas faire oublier au contemplatif sa faiblesse; les tendances naturelles, mème quand elles semblent réprimées et détruites, sont parfois si promptes à renaître.

145. Le détachement des biens de ce monde, indispensable à qui veut devenir parfait, doit devenir plus complet encore si

l'on veul grandir en perfection. Celui-là même qui n'est pappelé à se lier par vœu à la pratique de la pauvreté doit cavoir l'esprit, n'usant de ses biens que conformément à la vlonté divine, ne les employant jamais à se procurer des satifactions superflues, demeurant toujours prêt à donner ses pechesses pour la gloire de Dieu et le bien de ses frères. Il aimer la simplicité dans son mobilier, dans son vêtement, dans son ourriture; tout ce dont il pourra se passer sans que ses devoi en souffrent, il sera toujours prêt à s'en défaire; loin de redeute les privations, il dira comme saint François de Sales: « Je 1 suis jamais mieux que quand je ne suis pas bien. »

146. L'âme parfaite doit se détacher des appuis humains of être toujours prête à sacrifier au Seigneur ses affections les plu légitimes. Dieu se sert des hommes pour faire du bien au hommes : nous sommes les auxiliaires de Dieu, dit l'Apôtre tous ceux qui participent à l'autorité divine : parents, supérieur directeurs, participent à son action bienfaisante; ils ont droit la reconnaissance et à l'affection non moins qu'à l'obéissance d'eux qui leur sont soumis. Il n'est pas moins légitime le sent ment d'amour surnaturel qui pousse les hommes à se dévoue au service de leurs frères, les supérieurs à s'incliner vers leur inférieurs, à leur prodiguer leurs sollicitudes et leurs conseils plus ils se donnent, plus leur cœur s'attendrit et plus grandi leur amour. Enfin elle est toute légitime aussi et bénie de Dieu l'affection de deux âmes, qui ne sont unies que pour s'entr'aidet à mieux aimer le Seigneur.

Mais ces affections, toutes pures et utiles qu'elles soient peuvent devenir un obstacle à une plus haute perfection; la nature en effet y recherche inconsciemment des satisfactions trop humaines : il est doux de se sentir soutenu, récomorté encouragé, il est doux de voir les âmes répondre au dévouement qu'on leur prodigue, il est doux de trouver des cœurs amis comprenant et partageant ses goûts, ses désirs, ses espérances ses joies, ses peines. Quiconque se complaît dans ces joies naturelles, s'écarte du parfait renoncement. Pour le pratiquer à l'exemple de Jésus il faut imposer à son cœur de nombreux sacrifices, renoncer maintes fois à des entretiens agréables, ett quand les circonstances l'exigent, accepter de bon cœur les séparations.

147. Il n'est guère d'heure dans la vie où l'âme fidèle ne puisse tire acte d'abnégation. N'a-t-elle pas ses prétérences naturelles ui, si elle n'y prend garde, détermineront souvent l'emploi de on temps, le choix de ses occupations? Elle devra renoncer à es goûts, vaincre ses répugnances et dans toutes ses actions ne thercher jamais que la plus grande gloire de Dieu. Elle doit incore combattre, quelque léger qu'en soit l'objet, tout amour e ses aises, toute recherche des satisfactions corporelles : Qui eut appartenir à Jésus-Christ doit crucifier sa chair : Qui l'hristi sunt, carnem suam crucifixerunt l.

Mais c'est surtout à la mortification des facultés spirituelles u'il doit s'étudier avec un plus grand soin. Suivons saint Jean e la Croix appliquant la doctrine du parfait renoncement aux

iverses puissances de l'âme.

# § 2. — Renoncement de l'entendement, de la mémoire et de l'imagination

148. Pour l'entendement, nous avons reproduit son enseignenent en disant que, quand l'âme sent l'appel de Dieu par les entiments d'union amoureuse qu'elle reçoit, ou bien quand elle st dans l'impuissance de méditer, elle doit rejeter tous les raionnements, représentations imaginaires et conceptions de out genre pour se tenir dans le silence de la contemplation. ien plus, et ce point très important de la doctrine de saint can de la Croix étonnera peut-être le lecteur, ce ne sont pas culement les considérations que l'âme doit rejeter quand elle voit conviée à l'union contemplative, elle ne doit pas avantage s'appuyer sur les grâces miraculeuses, visions, révétions, paroles intérieures, etc., si elle en a été favorisée, Sans oute, au moment où ces faveurs lui ont été accordées. l'âme ressenti les effets salutaires que les dons de Dieu ne manquent mais de produire; mais la faveur passée, loin de s'en rappeler souvenir, on doit en faire abstraction et se livrer dans l'orain à l'union obscure de la contemplation.

<sup>1</sup> Ces principes sont exposée et développés dans une petite brochure le nous avons composée à l'intention des âmes vraiment ferventes généreuses: L'abnégation parfaite et le parfait amour. Angers, Richeu rères, éditeurs.

Mais, ajouterons-nous, ce n'est pas seulement au moment l'oraison que l'âme fidèle doit mortifier son intelligence; dehors du saint exercice de la prière, cette puissance trop act a besoin d'être réfrénée. Nombre d'imperfections, chez les âu contemplatives, ont pour cause ou leur désir trop empré d'apprendre, ou une attache trop tenace à leurs propres ide La sainte indifférence pour les nouvelles ou pour les connsances superflues, l'abnégation complète du propre jugeme voilà le but à atteindre : qu'elles soient toujours prêtes à rechaître leurs erreurs avec simplicité, et quand elles pensent d'ans le vrai, qu'elles sachent du moins allier toujours à l'ami de la vérité, une charité bienveillante pour ceux qui pensautrement.

149. Le dépouillement, la nuit active de la mémoire et l'imagination consiste en ce que l'âme doit se dégager « toutes les connaissances et représentations acquises, faire sorte d'en perdre le souvenir, de n'en garder aucune impressi et demeurer le plus possible dans l'oubli, le dénuement et di une abstraction totale. » (Montée du Carmel, III, 1.)

Saint Jean de la Croix signale les grands dommages de causent à l'âme ces puissances — mémoire et imagination si elles ne sont pas mortifiées. Combien de dangers nous vienne d'elles; d'abord ce sont les souvenirs ou les représentations objets sensibles qui produisent en nous mile sentiments « douleur, de crainte, d'aversion, de vaine espérance, de j fausse, de gloire mondaine, de désir frivole, d'où naissent pe de moins des imperfections et trop souvent aussi des péct véritables ».

Ensuite, c'est par ces puissances que le démon peut no séduire et nous perdre; tandis que sans elles, il n'a aucune pr sur nous, ne pouvant atteindre directement ni notre intelliger ni notre volonté. Enfin n'est-ce pas par ces souvenirs et cantômes de l'imagination que l'on perd toujours cette paix eœur, cette tranquillité sereine, indispensable pour goûs l'union divine?

450. Puisqu'il est si important à l'âme contemplative mortifier ces deux puissances, il ne sera pas inutile d'expliqu comment, à notre avis, doit s'opérer cette mortification.

Parlons surtout de l'imagination, car l'esprit de l'hom

exerce son activité moins en s'arrêtant au souvenir du passé m'en envisageant l'avenir, et ceci se fait principalement de leux manières. Tantôt l'avenir paraît sombre, soit qu'on ait de éels sujets d'inquiétude, soit que le tempérament porte à la nélancolie alors on voit les choses en noir, on se trouble, on se préoccupe. Tantôt, au contraire, tout semble brillant et beau : on fait alors mille plans, mille projets heureux, mille châteaux en Espagne. Préoccupations excessives ou projets magnifiques, out cela entretenu dans l'âme est également nuisible. Dans le premier cas, il faut pratiquer à la lettre le conseil de Notre-Seigneur: Nolite solliciti esse in crastinum, NE POINTS'INQUIÉTER DU LENDEMAIN; faire son devoir sans doute, mais le devoir accompli, s'abandonner avec une confiance pleine et entière à a toute bienveillante et toute paternelle Providence de Dieu. « Pense à moi, disait un jour Notre-Seigneur à sainte Catherine le Sienne, et je penscrai à toi. » Quant aux inutiles projets l'avenir, quelque saint qu'en paraisse l'objet, il faut à tout orix ne pas s'y arrêter.

Sans doute, « l'homme peut sans inconvénient réfléchir à ce qu'il doit faire et savoir, et il ne lui sera point nuisible d'en rappeler le souvenir, pourvu qu'il ne s'y attache point avec une affection égoïste ou un esprit de propriété ». (Montée, III, 14.) Mais, pour les autres connaissances et pour les représentations

nutiles, qu'il en fasse une complète abnégation.

Il est bien vrai que l'on a parfois de bien légitimes préoccupations : ce sont des affaires à la fois très importantes et très lifficiles; on ne voit pas du tout comment les résoudre; de là les soucis bien tenaces, dont il paraît impossible de se défaire. Cependant, mème alors, il est bien à désirer qu'on ne s'embarrasse pas dans mille inquiétudes et perplexités. Que l'on réfléhisse, que l'on pèse le pour et le contre, mais sans trouble, sans perdre la paix du cœur, surtout que l'on prie beaucoup, et si 'affaire n'est pas urgente, que l'on diffère la décision : souvent es événements lèvent les doutes et apportent la lumière. Puis, une fois la décision prise, qu'on abandonne le succès à Dieu avec une confiance absolue, sans plus se tourmenter pour savoir qu'elle sera l'issue. « Es choses même de conséquence, dit saint François de Sales, il faut être bien humble et ne point penser crouver la volonté de Dieu à force d'examen et de subtilité de

discours (de raisonnement). Mais, après avoir demandé la mière du Saint-Esprit, appliqué notre considération à la recherc de son bon plaisir, pris le conseil de notre directeur et. s'il échoit, de deux ou trois autres personnes spirituelles, il fauts résoudre et déterminer au nom de Dieu, et ne faut plus, n après, révoquer en doute notre choix, mais le cultiver et so tenir dévotement, paisiblement et constamment. Et, bien de les difficultés, tentations et diversités d'événements qui rencontrent au progrès de l'exécution de notre dessein ne pourraient donner quelque défiance d'avoir bien choisi, il fa néanmoins demeurer fermes et ne point regarder tout cela, a considérer que si nous cussions fait un autre choix', nous cussid peut-être trouvé cent fois pis, outre que nous ne savons pas Dieu veut que nous soyons exercés en la consolation ou en tribulation, en la paix ou en la guerre.» (Amour de Die VIII, 14.)

151. Cette mortification de l'imagination est de la plus hau importance pour le contemplatif. Grâce à cette vigilance co tinuelle il ne perd point l'union à Dieu, et cette union, qu'ei soit sensible et douce ou au contraire aride, persiste alors a milieu des plus diverses occupations et des affaires les plabsorbantes. C'est là, nous l'avons montré, une source inépu

sable de mérite et le secret de la perfection.

Aussi « le démon, dit le B. Albert le Grand <sup>1</sup>, met tous soins et fait les plus grands efforts afin d'empècher, tant que peut, cet exercice. Il le voit comme un préambule et un commencement de la vie du ciel; et il est jaloux de ce bonheur d'homme. C'est pourquoi il s'efforce toujours d'éloigner de Die notre esprit, tantôt par une tentation ou passion, tantôt pune autre. Une fois ce sera par des préoccupations inutiles des soucis exagérés, une autre fois par des troubles, par la dissipation et une vaine curiosité ou bien par la lecture de livroiseux, par des entretiens inutiles, les rumeurs publiques et l'nouvelles curieuses; ou encore par les difficultés, les contrdictions, etc., etc., toutes choses qui souvent paraîtront ne paêtre des fautes, ou n'être que des fautes bien légères, mais q

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Traité de l'union intime avec Dieu, ch. 1y. Traduction du P. Mathie Rousset, O. P.

l'en sont pas moins un grand obstacle à ce saint exercice dont nous parlons."

### § 3. - Renoncement de la volonté

152. Quant au dépouillement de la volonté, saint Jean de la l'roix, veut qu'on emploie pour l'acquérir la méthode déjà indiquée par lui comme aidant à surmonter les tendances mauvaises e l'appétit sensitif. Elle consiste à mortifier les quatre passions e l'âme : joie, espérance, douleur et crainte, de telle sorte que âme ne se réjouisse que de ce qui intéresse l'honneur et la loire de Dieu, qu'elle ne donne cours à l'espérance et à la douveur que dans le même sens, et qu'enfin elle ne craigne que Dieu. (Montée, III, 45.) Et ce dépouillement de la volonté, le faint veut qu'on le porte jusqu'à l'abnégation des biens spiriuels qui ne doivent pas être recherchés et aimés pour euxnêmes (Ibid., 32), mais uniquement en vue de Dieu.

153. Saint François de Sales présente d'une autre façon la nême doctrine du renoncement absolu de la volonté (Amour e Dieu, IX, 4, 5, 6, 7.) « L'union de notre volonté au bon plaisir e Dieu, dit-il, doit se faire par la sainte indifférence. » — C'est ette indifférence dont il exprimait la formule en ces quelques nots: « Ne rien demander, ne rien refuser. — Il en démontre

ien toute l'excellence.

« L'indifférence, dit-il, est au-dessus de la résignation : la ésignation préfère la volonté de Dieu à toutes choses, mais elle e laisse pas d'aimer beaucoup d'autres choses, outre la volonté e Dieu; l'indifférence... n'aime rien, sinon pour l'amour de prolonté de Dieu...

« Le cœur indifférent est comme une boule de cire entre les nains de son Dieu, pour recevoir semblablement toutes les mpressions du bon plaisir éternel; un cœur sans choix, égalenent disposé à tout, sans aucun autre objet de sa volonté que a volonté de son Dieu, qui ne met point son amour es choses que Dieu yeut, ains en la volonté de Dieu qui les yeut.»

Puis le saint Évêque explique comment « la sainte indifféence s'étend à toutes choses. Elle doit se pratiquer es choses qui egardent la vie naturelle, comme la santé, la maladie, la beauté, la laideur, la faiblesse, la force; es choses de *la vie civile* pour honneurs, rangs, richesses; es variétés de la *vie spirituelle*, com sécheresses, consolations, goûts, aridités; es actions, es so frances et, en somme, toutes sortes d'événements...»

Bien plus, « le cœur indifférent, sachant que la tribulatio quoiqu'elle soit laide comme une autre Lia, ne laisse pas d'èl fille et fille bien-aimée du bon plaisir divin, il l'aime autant q la consolation, laquelle néanmoins, en elle-même, est plus agi able; ains il aime encore plus la tribulation, parce qu'il ne v rien d'aimable en elle que la marque de la volonté de Dieu

L'indifférence doit disposer l'âme à entreprendre pour gloire de Dieu tout ce qui lui sera inspiré, et si ses travaux sont pas couronnés de succès, à accepter l'échec avec une p; sible et amoureuse soumission. « Saint Louis, par inspiratié passe la mer pour conquérir la Terre Sainte; le succès fut ce traire, et il acquiesce doucement. J'estime plus la tranquillité cet acquiescement que la magnanimité du dessein, etc. »

Enfin, « nous devons pratiquer l'indifférence en ce qui regar notre avancement es vertus. Dieu nous a ordonné de faire tou ce que nous pourrons pour acquérir les saintes vertus : n'oublio donc rien pour bien réussir dans cette entreprise. Mais, apr que nous aurons planté et arrosé, sachez que c'est à Dieu donner l'accroissement (Ier Cor., III, 6) aux arbres de n bonnes inclinations et habitudes. C'est pourquoi il faut attend le fruit de nos désirs et travaux de sa divine Providence. Qu si nous ne sentons pas le progrès et avancement de notre espu en la vie dévote, tel que nous voudrions, ne nous troublons poin demeurons en paix; que toujours la tranquillité règne dans n cœurs. C'est à nous de bien cultiver nos âmes et, partant, il faut fidèlement vaquer. Mais, quant à l'abondance de la pri et de la moisson, laissons-en le soin à Notre-Seigneur. Le labo reur ne sera jamais tancé s'il n'a pas belle cueillette, mais o bien s'il n'a pas bien labouré et ensemencé ses terres...»

# § 4. — Le vœu du plus parfait

154. Les âmes généreuses, avides de plaire à Dieu, désiren partois s'obliger au renoncement absolu par le vœu du plus pafait. Convient-il de le permettre et même de le conseiller?

Il importe tout d'abord de bien le préciser. Un vœu qui porrait sur une matière vague et obscure, engendrerait fataleent des troubles, des scrupules et serait nuisible à l'âme. Tout œu porte sur des actes délibérés : faire vœu d'éviter les fautes e fragilité est un vœu nul, disent les théologiens, parce qu'il st impossible à pratiquer. Au contraire on peut faire vœu de ne as commettre de faute vénielle de propos délibéré; ce vœu est alide et oblige en conscience, parce qu'il est possible. Les actes emi-délibérés seront donc exclus du vœu du plus parfait. En eront exclus aussi les actes dont la perfection reste douteuse; oue l'avons montré au chapitre du Discernement des esprits, serait contraire à la perfection de peser longuement les choses e petite importance et de perdre la paix de l'âme pour des agatelles. Disons enfin que ce vœu n'a pas pour objet le plus arfait absolu ou l'acte considéré en lui-même sans égard aux irconstances, mais le plus parfait relatif : en soi il est plus parait de jeûner que de ne pas jeûner, mais pour la plupart des mes chrétiennes des jeunes fréquents seraient une imperfecion, parce qu'ils les rendraient moins capables de s'acquitter e leurs devoirs d'état, et souvent aussi parce qu'ils constitueaient des singularités blâmables.

Faire le vœu du plus parfait c'est donc faire vœu de choisir, outes les fois qu'on aura le temps de la réflexion, entre deux ctes possibles, celui qu'on verra avec évidence, toutes cir-

onstances pesées, plus sage et plus agréable à Dieu.

155. Pour le permettre, le conseiller ou le défendre le direceur doit peser les inconvénients ou les avantages de ce vœu.

Les inconvénients que l'on peut craindre sont de troubler les mes, de les replier trop sur elles-mêmes, de les rendre méticueuses, de les absorber dans un examen minutieux; ou, au conraire, de les faire viser à des actes héroïques aux dépens de leurs levoirs ordinaires, de leur faire croire qu'elles sont élevées à un laut degré de vertu, enfin de multiplier pour elles les occasions le péché.

Mais en retour le vœu du plus parfait offre de grands avanages : il donne aux bonnes actions un mérite nouveau, le nérite du vœu, chacune devient un acte de la vertu de religion. Surtout il affermit dans la pratique de l'abnégation : l'âme lésormais est liée au renoncement universel; elle ne peut plus

consentir à une recherche délibérée d'elle-même; elle ne p plus agir, en connaissance de cause, pour sa propre satisfactic rien pour la nature, tout pour Dieu, voilà désormais sa devi Et l'expérience prouve que le vœu est un secours beaucoup p efficace que la simple résolution. Elle prouve aussi que Seigneur, qui ne se laisse jamais vaincre en générosité, acco! des grâces plus précieuses de lumière et de force; Il rend p saintement prudents, plus clairvoyants et plus résolus ceux ( s'engagent par vœu à cette pratique du parfait amour.

156. Les inconvénients que nous avons signalés doivent e pêcher de permettre ce vœu aux esprits étroits, perplex sujets aux craintes déraisonnables et aux scrupules ; à ceux de le jugement n'est pas droit et qui ne comprennent pas en qu consiste la perfection de leurs œuvres, à ceux qui se complaise en eux-mêmes, à ceux qui pratiquent mal le renoncement, s parce qu'ils manquent de courage, soit parce qu'ils trouve toujours des prétextes pour légitimer leurs caprices, enfin a âmes les meilleures elles-mêmes, quand Dieu ne leur en don aucun attrait.

Aux âmes droites, judicieuses, qui agissent rondement et ne noient pas dans les détails, qui ont le désir sincère d'avancer. connaissance de leurs misères et la confiance en Dieu, il peut ê permis et, même quand elles n'y répugnent pas, utileme conseillé. Si ce vœu, comme tous les autres, comme les vœux religion par exemple, occasionne quelques fautes légères, avantages qu'il donne, la gloire qu'il procure à Dieu, les progi qu'il favorise, permettent de s'exposer à ce danger : il e toujours licite de chercher un grand bien, lors même que l' s'expose, dans la poursuite de ce bien, à quelques maux légers inévitables.

Cependant un directeur prudent ne permettra pas tout d bord de s'engager au plus parfait pour un long espace de temp renouvelé chaque jour ou chaque semaine, ce vœu produid'aussi bons fruits. Dans les cas douteux le directeur fe sagement de ne permettre ce vœu ou de ne le conseiller q quelques jours par semaine; il verra si les âmes, dans les jours elles sont ainsi stimulées, se montrent plus fidèles, ou si contraire elles s'embarrassent, s'inquiètent ou violent tre facilement leur promesse.

157. On le voit, pour conduire ces âmes contemplatives, il n'y guère autre chose à faire que de les amener à pratiquer dans

oute sa perfection l'abnégation chrétienne.

Dieu fera le reste, son action purificatrice continuera de l'exercer par les épreuves, que l'âme devra accepter en toute doumission et confiance. En même temps l'opération divine, qui s'exercera et dans l'oraison et hors de l'oraison, ne cessera le la purifier et de la sanctifier toujours davantage, pourvu de l'oraise qu'elle prenne soin de ne pas entraver cette action de a grâce. Il nous reste donc à dire comment elle devra désormais de conduire dans cette contemplation devenue habituelle.

>

#### CHAPITRE III

# Comment une âme habituellement contemplative doit faire son oraison

# § 1er. — Préparation

158. D'abord l'âme dans cet état a-t-elle besoin de prépara-

Il arrive souvent aux âmes contemplatives de n'avoir bésoin l'aucune préparation pour se mettre en oraison. Elles se rouvent par moments tellement remplies de sentiments l'amour, d'union à Dieu, qu'elles entrent en oraison sans aucun

ffort; elles sont recueillies sans l'avoir cherché.

Toutefois, ce recueillement, qui est une faveur de Dieu, peut levenir un écueil. Ces âmes, en effet, sont tentées de se fier à ette facilité qu'elles ont maintes fois éprouvée et portées à se passer toujours de préparation. « Elles voudraient, dit sainte l'hérèse, ne s'occuper toujours qu'à aimer sans penser à autre chose, et cela vient, déclare la Sainte, de ce que, ayant éprouvé lans la contemplation des joies très douces, elles voudraient toujours les ressentir, sans faire agir en quoi que ce soit l'entenlement; mais quelque désir qu'elles en aient, cela n'est point en leur puissance. En voici la raison: bien que la volonté ne soit pas

morte, le feu dont elle a coutume de brûler est amorti; ains est nécessaire que quelqu'un le souffle, pour qu'il jette de no

veau des flammes. » (6e Demeure, ch. vII.)

Dans ce cas, comme le dit sainte Chantal (Entretien 34), ene faut pas attendre que Notre-Seigneur nous mette le lait ou miel à la bouche pour parler à sa Bonté, car Il veut que no nous aidions nous-mêmes. » Une certaine préparation est do nécessaire; d'après sainte Thérèse, il n'y a guère que ceux o sont parvenus à la septième demeure qui n'en aient que trarement besoin. « Prendre pour méthode de ne point se pi parer, écrivait saint François de Sales à M<sup>me</sup> de Chantal, ce m'est un peu dur; cela peut être utilement fait, mais que ce soit une règle, je confesse que j'y ai un peu de répugnance (Lettre du 11 mars 1610.)

159. Quelle doit être cette préparation? Ce ne sera pas ul préparation méthodique comme dans l'oraison discursive : effet, comme le remarque au même endroit sainte Thérèse, po l'âme arrivée à ce point tout raisonnement serait inutile fatigant. Quelques simples pensées, quelques souvenirs pie suffiront. « Car autre chose, dit-elle, est discourir avec l'entencment, et autre chose présenter simplement à l'entendement cetrités. » On ne méditera donc pas, mais on se rappellera, on représentera simplement un des mystères de la vie ou de passion de Notre-Seigneur. « La plus sublime oraison n'empehera pas de le faire, dit encore sainte Thérèse, et on ferait ut grande faute de ne pas s'occuper souvent à ce saint exercice. (Ibid.)

Dans Sa Vie, ch. xxiv, la Sainte raconte que ce fut là conseil que lui donna saint François de Borgia appelé à juger son genre d'oraison : « Il me conseilla de toujours commenc l'oraison par un mystère de la passion, et si ensuite le Seigne élevait mon esprit (à la contemplation) sans que j'aie cherché m'y élever moi-même, je ne devais pas résister, mais m'abadonner à sa conduite. Il montra par là, ajoute la Sainte, combili était avancé lui-même en me donnant ainsi le remède et conseil, car en ccci l'expérience fait beaucoup. »

Saint Paul de la Croix donnait le même conseil : « Je me r jouis, écrivait-il à un maître des novices, d'apprendre les grâc que Dieu fait à ses serviteurs, et spécialement au Père N... ommence à avoir le don d'oraison; veillez cependant à ce qu'Il e néglige pas la pratique des vertus et l'imitation de Jésushrist. Qu'il commence toujours son oraison par un des mystères e la passion, et qu'il s'entretienne en de pieux soliloques sans ire d'efforts pour méditer. Si Dieu vient ensuite à l'attirer au lence d'amour et de foi dans son sein divin, comme votre évérence me le dit, qu'il ne trouble pas la paix et le repos de on âme par des réflexions explicites. »

160. Certaines âmes n'ont qu'à songer à la communion, ou bien u'à se représenter la sainte hostie pour se sentir aussitôt ouchées : d'autres se rappellent que Jésus habite en elles ; cellessongent au salut des âmes, aux offenses dont Dieu est l'objet; elles-là se servent d'un texte de la Sainte-Écriture 1. Le souveir du ciel, la gloire et le bonheur des Personnes divines sont our d'autres le moyen de réveiller leur amour endormi. Il est es personnes qui recourent tout d'abord à leurs protecteurs elestes, à leur ange gardien, aux Saints qu'ils vénèrent davanige, à la Très Sainte Vierge; ils se font comme introduire par ıx près de Dieu; ils se trouvent alors plus confiants et mieux cceptés du Seigneur. On peut prendre l'une ou l'autre de ces iéthodes, ou les varier selon l'attrait du moment. « Mon Seiaeur, disait sainte Marguerite-Marie, apprenez-moi ce que ous voulez que je vous dise. — Rien, répondit Jésus, sinon cesaroles: Mon Dieu, mon Unique et mon Tout, vous êtes tout our moi et je suis toute pour vous. » C'est le Dilectus meus ihi et ego illi du Cantique. - « Si nous pouvions, dit sainte hantal, dire en vérité ces deux mots : Mon Dieu et mon Tout,

Les textes qui nous rappellent l'amour de Dieu sont particulièreent efficaces: « Dieu le Père nous a tant a més qu'll nous a donné son
ls unique. — Lui qui n'a pas épargné son propre Fils, mais qui l'a
rré à la mort pour nous tous, comment ne nous donnera-t-Il pas aussi
utes choses avec Lui? — Le Verbe s'est fait chair et Il a habité parmi
pus. — Il m'a aimé et Il s'est livré pour moi. — Ne savez-vous pas que
use êtes le temple de Dieu et que l'Esprit-Saint lui-même intercède
ur nous et en nous par des gémissements ineffables? » De même
core ceux qui nous rappellent notre union étroite avec Jésus et qui
pus incitent à nous unir à son adoration silencieuse, à ses actions de
âces, à ses demandes : « Il est toujours vivant, (particulière ment dans
Zucharistie) toujours intercédant pour nous. — Je suis la vigne et
vous êtes les branches. — Je suis en mon Père, et vous en moi et moi
vous. — Ayez en vous les sentiments qui sont dans le Christ Jésus. »

nous ne nous ennuierions jamais à l'oraison, car, quand on y sonnuyé, ces deux mots bien dits charmeraient l'ennui. » Al l'âme contemplative, quand elle ne se sentira pas favorisé l'union amoureuse, devra, pour y entrer, faire usage de l'en dement ou de l'imagination, mais on voit avec quelle sobrié

161. Pour mieux faire comprendre cette doctrine donnencore un exemple qui précisera notre pensée. S'il s'agit réciter le Rosaire où la méditation des mystères est requise pagner les indulgences, l'âme parvenue à la contempla habituelle se rappellera simplement le mystère. Si c'est l'Imnation, « mon Dieu, dira-t-elle, vous vous êtes donc incapour nous, vous vous êtes fait si petit pour nous, que vous bon! » et cette seule pensée lui suffira, elle n'aura besoin deune autre considération pour émouvoir son cœur; et a pour les autres mystères. Pour la Visitation, la seule pensée de charité de Marie ou de sa modestie la remplira d'admiration p'utôt excitera en elle ce sentiment vague mais arcad'amour, que nous avons donné comme le fond de la contiplation.

162. C'est ce que sainte Thérèse appelle faire marche « noria », c'est-à-dire puiser sans grand travail, presque aucune peine, à la source de la contemplation. Les lignes y entes du saint Évêque de Genève montreront que e doctrine est aussi la sienne.

Il n'est pas possible, écrivait-il à sainte Chantal (avril 16 de ne se servir en l'oraison ni de l'imagination, ni de l'enterment, mais de ne s'en servir point que pour émouvoir la vole et, la volonté étant émue, l'employer plus que l'imaginatio l'entendement, cela doit se faire indubitablement... Cette i gination doit être fort simple et comme servant d'aiguille l'enfiler dans votre esprit les affections.

<sup>1</sup> Sans doute, il est souvent nécessaire de faire des sérieux ef pour cette préparation, mais ces efforts consisteront dans des fermes de renoncement aux vaines imaginations, dans le souvattentif des grandeurs et surtout de l'emour de Dieu présent à l'plutôt que dans l'application méthodique à un sujet déterminé, sécheresse persiste encore, bien souvent il suffira, pour ranimer la veur d'une pieuse lecture, surtout celle du saint Évangile ou de que vie de Saint.

### § 2. - Comment doit se conduire, dans le cours de son oraison, celui qui éprouve la quiétude sensible

163. Une fois que l'âme, grâce à cette douce et simple prépaation, est entrée en oraison, elle doit, autant que possible. emeurer dans l'union amoureuse, sans chercher à faire des ctes distincts, amour, contrition, demande, etc.; non pas ertes, que l'âme ne produise jamais de ces actes, mais elle les ecoit plutôt qu'elle ne les opère; ils lui sont donnés, ils lui iennent d'eux-mêmes, sans qu'elle se mette en peine de les hercher. Eos actus tantummodo faciat, dit saint Liguori, ad quos e sentit a Deo suaviter impelli. « L'âme ne doit pas faire d'autres ctes que ceux auxquels elle se sent doucement portée par la râce. » (Praxis, 184.)

Sainte Thérèse ne l'entendait pas autrement : « L'âme, quand lle est dans cette quiétude, doit se conduire avec douceur et ans bruit. J'appelle bruit, chercher avec l'entendement beauoup de paroles et de considérations pour rendre grâces de ce ienfait, et entasser les uns sur les autres ses péchés et ses utes afin de montrer qu'elle en était indigne... La volonté oit demeurer sage et en repos et comprendre qu'on ne négocie as avec Dieu à force de bras : ce serait jeter imprudemment sur ette étincelle de gros morceaux de bois propres à l'éteindre. a'elle reconnaisse cette vérité et qu'elle dise humblement : igneur, que puis-je faire ici? Quel rapport entre une esclave son Maitre, entre la terre et le ciel, ou d'autres paroles amour qui se présentent d'elles-mêmes. Qu'elle s'applique, rtout, à bien se pénétrer de ce qu'elle dit et ne s'inquiète en ıcune façon de l'entendement, qui n'est qu'un faiseur de bruit. puvent, tandis qu'il s'égare, la volonté se verra unie avec Dieu dans une paix profonde.

« L'âme perdrait beaucoup en négligeant cet avis, surtout si entendement est subtil... De plus, nous voyant si près de Dieu ous devons Lui demander des grâces, Le prier pour l'Église, our ceux qui se sont recommandés à nous, pour les âmes du rgatoire, et cela sans bruit de paroles, mais avec un vif désir être exaucés. Cette manière de prier comprend beaucoup; on obtient plus qu'en faisant de belles considérations. Que la donté, pour aviver son amour, éveille seulement quelques pensées qui naissent comme d'elles-mêmes, comme celle progrès que le Seigneur lui a donné de faire; qu'elle produ quelques actes d'amour, se confondant du peu qu'elle fait pe Celui à qui elle doit tant, et tout cela sans laisser l'entendems faire son tapage en recourant à de grands raisonnement Quelques petits brins de paille jetés avec humilité dans ce d'amour, — et s'ils viennent de nous, ils sont moins que brins de paille, — serviront plus à l'enflammer qu'une gran quantité de bois, c'est-à-dire que des raisonnements savants, q dans l'espace d'un Credo, étoufferaient la flamme naissante.

"« Ainsi dans ces moments de quiétude, on doit laisser l'âi se reposer doucement en Dieu, et mettre la science de côté L'entendement se met en peine de trouver des remercieme bien tournés, mais la volonté demeurant en repos et n'osa comme le publicain, lever sculement les yeux, rend au Seigne de plus dignes actions de grâces que l'entendement avec te

l'artifice de la rhétorique. » (Vie, ch. xv.)

Sainte Thérèse revient encore sur ce conseil dans le Chen de la Perfection (ch. xxxi, 7) et elle en donne la raison ; «il fa se tenir dans une plus grande solitude, laisser au Seigneur liberté d'action et permettre à Sa Majesté d'opérer en nous com en chose qui Lui appartient. Tout au plus, donc, faudra-prononcer de temps en temps quelque parole bien douce, »

Saint Jean de la Croix donne la même raison : « Dans cet é on ne doit plus en aucune manière imposer à l'âme l'obligat de méditer, de s'exercer à produire des actes à force de raison ments, de se procurer avec empressement des sentiments l vents et savoureux : ce serait faire obstacle au principal agent, est Dieu. »

Nous avons vu plus haut (nº 56), saint François de Sadonner le même conseil et alléguer une raison analogue : « amour simple de confiance et cet endormissement amoureux votre esprit entre les bras du Sauveur comprend par excelle tout ce que vous allez chercher ça et là pour votre goût (Amour de Dieu, vi, 8.)

Ainsi ne point chercher de grandes considérations, accep de pieuses pensées si elles se présentent; mais surtout demeu uni à Dieu dans un doux repos et une paix silencieuse, exprimant seulement les sentiments d'amour qui s'offre eux-mêmes, ou les demandes que l'on se sent porté à Lui faire, l est, d'après les saints docteurs, le rôle de l'âme dans cette aison.

164. Ces recommandations instantes des Saints sont loin être superflues, car l'empressement naturel à produire des etes est l'un des écueils contre lesquels les contemplatifs ont le us besoin d'être prémunis. Il est difficile de leur persuader, rtout au début, que cette simple attention à Dieu présent est ffisante, que ce regard de foi, cet amour silencieux valent ieux que les élans du cœur. Beaucoup d'âmes fidèles, celles-là rtout qui n'y ont pas été encouragées, n'arrivent jamais à le oire; toujours elles s'agitent, elles s'inquiètent et par là crdent les trésors de grâce que l'Esprit-Saint voulait verser telles.

« Le moindre des fruits que Dieus opère dans l'âme en cette inte oisiveté et cette solitude est un bien inestimable, plus récieux que l'âme et son directeur ne peuvent le comprendre. »

live flamme, st. III, v. 3, § 7. Cf. suprà, nº 141.)

« Qu'il est beau, mon très cher, écrivait le Vén. Libermann, de pir une âme bien soumise à Dieu, se tenant parfaitement calme evant Lui, afin qu'Il puisse agir en elle selon toute la plénitude exart sainte volonté... Il est bien certain que les plus ands Saints l'ont servi de cette manière, et je crois qu'ils ont oppelé cette voie la voie passive; ce qui ne dit rien autre chose, ce qu'il me semble, sinon que nous tâchons, dans cet état, ene rien faire et de calmer tous les mouvements de notre âme, ous unissant tout doucement à la grâce qui est en nous et qui pus meut en toutes nos actions extérieures et intérieures. » ettre du 22 ianvier 1835.)

165. Écoutons sainte Chantal exposant cette tendance qu'elle rouvait à produire d'elle-même des actes, et les réponses de son

int directeur.

Demande de sainte Chantal: « Si l'âme ne doit pas spécialeent en l'oraison s'essayer d'arrêter toutes sortes de discours et, i lieu de regarder ce qu'elle a fait, ce qu'elle fera, ce qu'elle it, regarder Dieu, et ainsi simplifier son esprit et le vider de ut et de tous soins de soi-même, demeurant en cette simple vue Dieu et de son néant, tout abandonnée à la sainte volonté de otre-Seigneur, dans les effets de laquelle il faut demeurer contente et tranquille, sans se remuer nullement pour faire l'actes de l'entendement ni de la volonté; je dis même qu'en pratique des vertus et aux fautes et chutes, il ne faut bouger là, ce me semble, car Notre-Seigneur met en l'âme les sentime qu'il faut, et l'éclaire là parfaitement; je dis pour tout, et mi mille fois qu'elle ne pourrait être par tous ses discours et ima nations. Vous me dir z: Pourquoi sortez-vous donc de là l'Dieu, c'est mon malheur, et malgré moi, car l'expérience appris que cela est fort nuisible: mais je ne suis pas maît de mon esprit, lequel, sans mon congé, veut tout voir et mi ger. C'est pourquoi je demande à mon très cher seigneur l'ad de la sainte obéissance, pour arrêter ce misérable coureur, il m'est avis qu'il craindra le commandement absolu.

Réponse de saint François de Sales : « Puisque Notre-S igne dès il y a si longtemps, vous a attirée en cette sorte d'orais vous ayant fait goûter les fruits tant désirables qui en priennent, et connaître la nuisance de la méthode contraire, meurez ferme et, avec la plus grande douceur que vous pour ramenez votre esprit à cette unité et à cette simplicité, présence et d'abandonnement en Dicu. Et d'autant que voesprit désire que j'emploie l'obéissance, je lui dis ainsi : Mehrer esprit, pourquoi voulez-vous pratiquer la partie Marthe en l'oraison, puisque Dicu vous rait entendre qu'il v que vous exerciez celle de Marie? Je vous commande denc simplement vous demeuriez ou en Dieu ou auprès de Dieu, s vous essayer d'y rien faire et sans vous enquérir de Lui de cli quelconque, sinon à mesure qu'Il vous excitera. Ne retour nullement sur vous-même, ains soyez là près de Lui. »

C'est ainsi que l'âme contemplative doit être passive sou main de Dieu.

### § 3. — Distractions

166. Cependant, les distractions peuvent survenir. Pend que le cœur goûte l'union amoureuse, l'esprit se prend raisonner, l'imagination surtout travaille. Que faire? N avons dit plus haut (nº54) comment sainte Thérèse recomma de ne pas se mettre en peine en pareil cas et de ne pas fiviolence à l'imagination pour la captiver. « L'unique remà

dit-elle, c'est de ne pas faire plus de cas de l'imagination que l'une folle et de l'abandonner à son thème, Dieu seul pouvant y mettre un terme et la fixer. » (Vie, ch. xvII.) La Sainte revient à maintes reprises sur ce conseil, et elle explique elle-même la aison de cette insistance. « Il faut bien se garder de se laisser roubler par les pensées importunes dans l'oraison, ni de s'en nettre en peine... J'ai de cela beaucoup souffert. Dans la pensée que peut-être vous en souffrirez vous-mêmes, je saisis outes les occasions de vous en parler, désirant, mes Filles, vous pien faire comprendre que, cela étant inévitable, il ne faut ni ous en inquiéter, ni vous en affliger. Laissez marcher cette imafination, vrai traquet de moulin, et occupez-vous de faire votre arine, c'est-à-dire de poursuivre votre oraison à l'aide de la rolonté et de l'entendement 1. » (4e Demeure, ch. 1.) L'entendenent fera simplement acte de foi sur la présence du Bien-Aimé. t la volonté savourera l'union amourcuse, si elle continue de se aire sentir, ou bien elle adhèrera simplement à la volonté livine 1.

Ainsi l'enseignait Bossuet. Mme de la Maisonfort lui avait

ar écrit posé cette demande :

« Il paraît, par divers endroits des écrits de saint François de ales, qu'il voulait que certaines âmes se contentassent, lorsu'elles apercevaient de la distraction dans leur oraison, de venir à Dieu par un simple retour, et que de ramener ainsi leur sprit à Dieu était le soul effort qu'il voulait qu'elles fissent ors 2. » Et le savant Directeur répondait : « Ce simple retour

\* «Ainsi faut-il, dit en effet saint François de Sales, que si nous percevons d'être distraits par la curiosité de savoir ce que nous faisons i Poraison, soudain nous remettions notre cœur en la douce et paisible tention de la présence de Dieu, de laquelle nous étions divertis. »

mour de Dieu, VI, 10.

L'auteur contemporain qui a le micux traité cette question, dit tiès ien : « Il peut se faire que l'oraison soit excessive ment distraite et tiès nie ; la volonté est amorée, dit saint François de Sales, elle ne se dâche pas. Les âmes voient d'ordinaire très bien ces deux choses : s'incohérences de leur pensée d'une part, et de l'autre une sorte de uptication de la volonté. Que faire alors? R mettre doucement son tenion sur Dieu et souvent les puissances se fixeront; mais surfout tioncer de plus en plus la volonté dans son amour, c'est par là qu'elles viennent le mieux. » La Contemplation, par le R. P. Lamballe, p. 163, aris, Téqui.

est très suffisant : c'est l'acte le plus effectif : souvent les autre ne sont que dans l'imagination. »

167. On pourrait de même recourir, mais sans effort violent,

quelque pieuse considération.

« Vous pourriez quelquefois, mon bien cher, écrivait à un sém nariste le Vén. Libermann, lorsque vous vous apercevez d divagations et légèretés de votre esprit, lui donner quelque bonnes pensées, dont il pourrait s'occuper et s'amuser, tand qu'au fond de votre intérieur votre âme s'occuperait à vo unir intérieurement à Dieu: seulement comme votre espri divague facilement, vous lui présenterez de temps à aut quelque bonne pensée, quelque passage de l'Écriture Sainte. yous lui livrerez, dis-je, cette bonne pensée pour qu'il se amuse, mais ce ne sera pas là votre oraison; pendant qu l'homme sensible s'amuse avec cette pensée, vous vous tiendr toujours dans votre intérieur, uni à Dieu à votre façon ord naire. Il en est de cela comme de quelqu'un qui serait à tab son petit chien aboie contre lui, parce qu'il veut aussi avo quelque chose, il le tourmente sans relâche et le tire par s habits. Que fait alors le maître? Il lui jette un morceau, et pu mange quelque temps en repos. Faites-en de même avec voti esprit : jetez-lui de temps en temps un morceau pour le conte ter, et demeurez toujours renfermé en toute paix et tranquilli dans votre intérieur. Votre oraison ne consistera pas dans cef bonne pensée que vous abandonnez à votre esprit, mais dans repos intérieur de votre âme devant Dieu. Je sais bien que moyen ne vous servira pas toujours, mais, du reste, ne vo inquiétez jamais, allez foujours votre petit train, et ne cherch que Dieu seul en toutes choses. » (Lettre 76°, 1887.)

168. Parmi les distractions, il en est une assez ordinaire dont il est utile de dire un mot. Souvent, au milieu de l'oraisci survient quelque préoccupation: il s'agit de quelque affaire traiter, à conduire à bonne fin, de quelque inconvénient que l'prévoit et que l'on voudrait évitér; alors on tire ses plans,

prend ses mesures et on ne songe plus au bon Dieu 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Il se rencontre des prêtres qui prétendent préparer leurs serment faisant oraison. A moins d'être un grand Saint — saint Vinc Ferrier en agissait ainsi — et de pouvoir compter sur l'inspiration.

Le remède, c'est de se souvenir aussitôt qu'on est à l'oraison t que, par conséquent, la volonté de Dieu est qu'on laisse tous es calculs pour s'en remettre entièrement et avec une confiance veugle à sa bonté. On gagne bien plus en s'abandonnant à Dieu qu'en cherchant toutes les combinaisons possibles et qu'en aisant appel à toutes les ressources de la prudence humaine. Coutons encore sur ce point sainte Chantal et saint François e Sales.

Demande. — « Je retourné donc à mon très cher Père, si âme, étant ainsi remise, ne doit pas demeurer toute reposée n son Dieu, Lui laissant le soin de ce qui la regarde, tant intéleurement qu'extérieurement, et demeurant, comme vous ites, dans sa Providence et sa volonté, sans soin, sans attenton, sans élection, sans désir quelconque, sinon que Notresigneur fasse en elle, d'elle et par elle sa très sainte volonté, ans aucun empêchement ni résistance de sa part.

Réponse. — « Dieu vous soit propice, ma très chère Fille. 'enfant qui est entre les bras de sa mère n'a besoin que de se

isser faire et de s'attacher à son cou.

Demande. — « Si Notre-Seigneur n'a pas un soin tout partiilier d'ordonner tout ce qui est requis et nécessaire à cette me ainsi remise?

Réponse.— « Les personnes de cette condition lui sont chères, omme la prunelle de son œil. »

## § 4. — Règles pour la quietude aride

169. Nous avons supposé jusqu'ici que l'âme, dans son oraion, parvient à goûter l'union amoureuse, éprouve par conséuent ce que nous avons appelé la quiétude sensible; mais il en va pas toujours ainsi.

La préparation dont nous avons parlé ne suffit pas toujours à

Esprit de Dieu, c'est là faire fausse route, c'est chercher une distracon et non pas faire oraison. L'oraison est une prière, la préparation à prédication est un travail. Même dans les cas où, pour adresser à un oupe de fidèles une courte exhortation, il suffit de quelques réflexions, s réflexions ne sont pas l'oraison. Il faut d'abord tracer son plan, puver les idées, et alors seulement on se livrera à la prière pour attirer s bénédictions divines sur son ministère. émouvoir le cœur et à produire sensiblement l'union contem

plative.

Faut-il alors revenir à la méditation méthodique? Non, comme nous l'avons dit après sainte Thérèse et saint Jean de Croix, l'âme qui a été habituée à la contemplation y éprouverd

trop de répugnance.

Ecoutons là-dessus Bossuet 1: « Quand Dieu retire son opration, je crois que c'est le cas de se recueillir comme les autifidèles (non contemplatifs), mais avec douceur et surtout sa anxiété ni inquiétude, car c'est la ruine de l'oraison. » « Il d bien certain, dit à cette occasion Mme de la Maisonfort, q M. de Meaux ne demandait à ces âmes que des excitations fe simples, et il convenait, après saint François de Sales, et il l'a dit, qu'une heure d'oraison serait bien employée, quand on passerait à ne faire autre chose, pendant tout ce temps, q ramener son esprit à Dieu chaque fois qu'on s'aperçoit de s'égarement. En me parlant sur les sécheresses et les distraction il me disait que c'était alors qu'il fallait faire l'oraison patience. »

Sainte Chantal donnait à ses filles des conseils absolume semblables: « Vous êtes à l'oraison, Dieu ne vous donne rie ne sauriez-vous faire autre chose, adorez-Le, adorez sa présenses voies, ses opérations; il n'est pas besoin pour cela grandes pensées, vous l'adorez mieux par le silence que par discours. Ne pouvez-vous rien faire du tout, souffrez; si vous

faites l'oraison en agissant, vous la ferez en pâtissant. »

Sainte Thérèse (Vie, ch. XII) reconnaît qu'il y a des momer où, par suite des affaires, des peines ou des sécheresses, on peut ni méditer, ni même s'entretenir en aucune façon ar notre divin Sauveur. Alors, dit-elle, il n'y a plus qu'à « tenir croix embrassée », c'est-à-dire accepter avec une entière résigtion cet état de sécheresse.

#### § 5. - Résolutions

170. Comment terminer ces oraisons, qu'elles aient été plei de douceur ou d'aridité? Faut-il prendre des résolutio

<sup>1</sup> Lettre à Mme de la Maisonfort, du 5 avril 1696.

Écoutons encore la doctrine de Bossuet: « Je lui dis un jour, c'est encore Mm² de la Maisonfort qui parle, que mon confesseur m'avait demandé si je faisais des résolutions en finissant mon oraison. Le prélat me dit: vous les avez en simplicité, vous en avez le fond; il y a des gens à qui elles ne sont pas nécessaires; pour vous je ne crois pas qu'elles vous le soient; vous les avez en substance. »

Nous n'oscrions pas faire de ceci une règle absolue; même aux âmes contemplatives, l'Esprit de Dieu peut inspirer des résolutions et celles qui ne sentiraient pas son inspiration ne feraient 'pas mal d'en prendre d'elles-mêmes. Elles peuvent d'ailleurs se contenter d'une résolution générale, toujours la même et répondant à leurs besoins, par exemple de ne rechercher que Dieu seul, ou de Le servir en toute humilité, — ainsi faisait saint Vincent de Paul, qui s'appliqua toute sa vie à cette vertu, — en toute douceur —, ainsi saint François de Sales. Dans certains cas particuliers, elles prendront des résolutions spéciales en rapport avec les circonstances.

Si cette conduite nous paraît sage, nous ne voudrions pas, cependant, condamner l'opinion de Bossuet : il peut se faire que certains contemplatifs, sans tomber pour cela dans le quiétisme, ne prennent pas soin de formuler explicitement leurs résolutions; mais, comme le dit l'illustre Évêque, ils en ont

e fond, ils les possèdent en substance.

# § 6. — Persistance de la quiétude dans les divers exercices

17.1. L'état d'union amoureuse étant si précieux, l'on devra 'efforcer d'y demeurer dans tous ses exercices, par exemple, omme le dit Bossuet, dont nous avons déjà cité les paroles; ans « les prières vocales <sup>1</sup>, le chant du chœur, la sainte messe ite ou entendue <sup>2</sup> et même l'examen de concience, puisque ette même lumière de foi, qui nous tient attentifs à Dieu, nous

2 Aux exercices indiqués par Bossuet il faut encore ajouter l'action de

lâces et la visite au Saint Sacrement.

<sup>1</sup> Pour les prières vocales, l'âme habituellement contemplative ne oit pas s'en surcharger; il sera bon que le directeur en diminue le ombre, la simple contemplation étant beaucoup plus salutaire.

fera découvrir nos moindres imperfections et en concevo un grand déplaisir et regret. Il faut aussi aller aux repas av le même esprit de simplicité qui rendra plus attentif à Die

qu'au manger.

« Il faut se récréer dans la même disposition, pour donner a cœur et à l'esprit quelque soulagement, sans se dissiper par de nouvelles curieuses, des ris immodérés, ni aucune parole indicrète, etc.; mais se conserver pur et libre dans l'intérieur sar gêner les autres, s'unissant à Dieu fréquemment par des retou simples et amoureux, se souvenant qu'on est en sa présence qu'Îl ne veut pas qu'on se sépare en aucun temps de Lui et « sa sainte volonté... On doit se comporter de la même façon avec le même esprit, et se conserver dans cette simple intime union avec Dieu dans toutes ses actions et sa conduit au parloir, à la cellule, au souper, à la récréation... Enfin, finira la journée avec cette sainte présence, l'examen, la prié du soir, le coucher, et on s'endormira avec cette attenti amoureuse, entrecoupant son repos de quelques paroles fo ventes et pleines d'onction, quand on se réveille pendant la nu comme autant de traits et de cris du cœur vers Dieu. »

« Oraison, vingt-quatre heures par jour, écrivait dans un règ ment de vie pour une religieuse saint Paul de la Croix c'est dire faire toutes les actions le cœur et l'esprit élevés en Dieu, se tenant dans la solitude intérieure et se reposant sainteme

en Dieu dans la foi pure. »

Le Vén. Libermann donnait à un séminariste des consul

semblables. (4 janvier 1838.)

« Pour le chapelet, ne cherchez pas absolument à entrer de tous les sentiments et toutes les pensées de la prière que ve récitez; tenez-vous paisiblement uni à Dieu ou à la Très Sai! Vierge par le fond de votre intérieur; vous pouvez aussi ve unir de cette manière aux intentions et aux désirs de la Sai Vierge. Pourvu que vous soyez bien uni à Dieu; c'est tout qu'il faut. Si vous avez des distractions et des misères, cela fait rien. Il en est de cela comme de l'oraison, conduisez-v absolument de la même manière. Il faut généralement, d. toutes vos actions intérieures et extérieures de toute la journ vous tenir de la même façon que dans l'oraison; cela est # important. »

#### CONCLUSION

172. On entend parfois des prêtres zélés et instruits se plaindre de la difficulté que présente la direction des âmes avancées dans la perfection. A mesure que les âmes progressent dans l'amour divin, l'action de l'Esprit-Saint devenant plus puissante et la part de l'activité humaine diminuant, il n'est plus guère utile de leur suggérer des pratiques, qui seraient pour elles plutôt une gêne qu'un secours. D'un autre côté, on sent que des exhortations semblables à celles que l'on adresse aux autres personnes ne leur apprennent plus rien; de là résulte souvent pour les directeurs un réel embarras.

Il faut pourtant tracer une route à ces âmes, si on veut les voir atteindre le degré de perfection auquel elles sont appelées. S'il y a peut-ètre quelque exagération, il y a du vrai dans ces paroles de Godinez: « Sur un millier d'âmes que Dieu appelle à la perfection, dix à peine répondent à sa voix, et sur cent qu'il appelle à la contemplation quatre-vingt-dix-neuf ne comprennent pas leur vocation. C'est pourquoi je dis: il y a beaucoup d'appelés, mais peu d'élus. En effet, sans parler des autres difficultés, on peut attribuer le mauvais succès d'une multitude de personnes à la rareté d'un bon directeur, qui guide nos âmes avec la boussole de la grâce divine sur cette mer inconnue qu'on appelle la vie spirituelle. »

Nous avons demandé aux Saints, meilleurs juges que personne en cette matière, des règles pour la direction des âmes parfaites. Maintes fois nous avons eu le bonheur de vérifier nous-mêmes l'efficacité de leur méthode; nous voudrions la voir connue et acceptée de tous; aussi comprenons-nous les paroles touchantes par lesquelles le grand évêque de Meaux termine son opuscule sur l'oraison de présence de Dieu, si souvent cité par nous. On nous permettra, puisque nous n'avons fait que déve-

lopper sa doctrine, de les répéter après lui :

« Grand Dieu qui, par un assemblage merveilleux de circonstances très particulières, avez ménagé de toute éternité la composition de cet ouvrage, ne permettez pas que certains esprits,

<sup>1</sup> Cité par le P. Faber, Progrès de l'âme, ch. xvIII.

dont les uns se rangent parmi les savants, les autres parmi les spirituels, puissent jamais être accusés à votre redoutable tribunal d'avoir contribué en aucune sorte à vous fermer l'entrée de je ne sais combien de cœurs, parce que vous vouliez y entrer d'une façon dont la seule simplicité les choquait, et par une porte qui, tout ouverte qu'elle est par les Saints depuis les premiers siècles de l'Église, ne leur était pas encore assez connue. Faites plutôt que, devenant tous aussi petits que des enfants, comme Jésus-Christ l'ordonne, nous puissions entrer une fois par cette petite porte, afin de pouvoir ensuite la montrer aux autres plus sûrement et plus efficacement.

### LIVRE VI

SIXIÈME, DEGRÉ

#### LES AMES HÉROIQUES

#### CHAPITRE PREMIER

# L'héroïsme. Définition et exemples

173. Nous rangeons dans le sixième degré les âmes qui pra-

tiquent les vertus d'une manière héroïque.

Pour qu'une vertu atteigne l'héroïsme, il faut, dit Benoît XIV (De canonizatione Sanctorum): 1º Que la matière en soit ardue, que la pratique de cette vertu suppose, vu les circonstances, une énergie bien au-dessus des forces communes de l'humanité: 2º que ces actes de vertu soient accomplis promptement, sans hésitation; 3º avec joie et entrain; 4º et cela non en passant, mais à l'ordinaire, chaque fois que l'occasion s'en présente.

Cette facilité, cet entrain dans la pratique des œuvres ardues, le sevant pontife l'attribue avec raison à l'influence des dons du Saint-Esprit. Ainsi il attribue la foi héroïque au don d'intelligence. l'espérance héroïque au don de crainte de Dieu, la charité héroïque au don de sagesse, la prudence héroïque au don de cons il, etc... « Avec le secours des dons du Saint-Esprit, dit le P. Lallemant, les Saints en viennent à ce point de perfection de faire sans peine des choses auxquelles nous n'oserions seulement penser, le Saint-Esprit leur aplanissant toutes les difficultés et leur faisant vaincre tous les obstacles. » (Doctr. spir., 4º princ., ch. 111, art. 2, § 5.)

Il ne sera pas inutile de donner ici des exemples de ces vertus hérciques, que nous empruntons pour la plupart à Benoît XIV.

#### VERTUS THÉOLOGALES

174. Foi. — C'était une foi héroïque que celle qui donnait à samt Pie V, encore dans les ordres mineurs, le courage de rempl'r les fonctions d'inquisiteur — à Côme contre un héré-

tique de marque du nom de Planta, lequel, appuyé par partisans nombreux et puissants, allait être nommé évêque à Bergame contre l'évêque lui-même infesté du venin de l'héré et contre un cartain Georges Medolaco, dont la popularité e crédit avaient effrayé les précédents inquisiteurs et les avais empêchés de procéder contre lui. Les périls qu'il courait, ca pouvait perdre la liberté et la vie, n'arrêtèrent pas le jeune regieux dominicain et ne l'empêchèrent pas de s'acquitter de fonctions avec succès, tant était grand son zèle pour la purete la foi.

Quand saint Gaëtan apprit que la ville de Naples avait rej le tribunal de la sainte Inquisition et que le Concile de Tre s'était vu forcé de suspendre ses séances, il ressentit une pe si profonde qu'il en pensa mourir de douleur. Les juges, dan procès de sa canonisation, virent avec raison dans ce fait u preuve de sa foi héroïque.

175. Espérance. — Héroïque était la vertu d'espérance de saint Louis Bertrand, qui restait intrépide dans les plus gradangers et qui, ayant même un jour avalé du poison, demet sans inquiétude, se remettant entièrement entre les mains: Dieu. C'était aussi une espérance héroïque qui lui faisait su porter avec tant de patience et les mauvais traitements c lui infligeaient les ennemis de l'Église et les plus cruelles ma dies, pendant lesquelles il se plaisait à répéter: Domine, hic vi hic seca, ut in æternum parcas. « Seigneur, brûlez-moi, déchir moi, torturez-moi en ce monde et que je sois épargné en l'autre

C'est encore la vertu d'espérance portée jusqu'à l'héroïs qui fit éprouver à tant de Saints de vrais transports d'allégre à l'approche de la mort et répéter d'un si grand cœur les parc de David: Lætatus sum in his quæ dicta sunt mihi: in dominous ibimus.

Héroïque est aussi l'espérance des Saints quand, en proie a angoisses de la conscience, poursuivis même parfois par pensée de la réprobation éternelle, ils ne perdent point l'espede la vie bienheureuse, ou encore quand, dénués de tout, ac blés d'épreuves, en butte à mille oppositions, ils s'appuient : Dieu avec une constance inébranlable.

Héroïque était la confiance en Dieu de saint François d'Assi de saint Gaëtan, voulant que les maisons de leur ordre ne p

sédassent rien en propre et attendissent tout de la Providence.

176. Charité. — Dans la cause de sainte Thérèse, on prouva l'héroïsme de sa charité par la continuité de ses élans d'amour — la pensée de son Bien-Aimé ne la quittait pas — par les travaux les plus rudes entrepris pour Lui gagner les cœurs et faire partager son amour, par son zèle pour la conversion des âmes, par le vœu qu'elle fit de choisir toujours en toutes choses ce qui serait le plus agréable à Dieu, par la douleur si vive qu'elle éprouvait de demeurer loin de Lui, douleur qui finit par lui arracher la vie.

Sainte Madeleine de Pazzi était saisie parfois de si vifs transports d'amour qu'on la voyait parcourir les jardins et les cloîtres, déchirer ses habits, arrêter les Sœurs qu'elle rencontrait et leur demander avec anxiété si elles-mêmes ressentaient le feu de l'amour divin, les embrassant si la réponse était affirmative, leur adressant de brûlantes exhortations quand elle les trouvait trop froides. Elle était réduite à se baigner les membres et la poitrine

pour tempérer les ardeurs qui la consumaient.

Les exemples de l'amour héroïque du prochain abondent dans la vie des Saints : c'est saint Étienne priant pour ses bourreaux, saint Paulin de Nole se faisant esclave pour racheter le fils d'une pauvre veuve, saint Jean Gualbert pardonnant au meurtrier de son frère, saint Vincent de Paul nourrissant des provinces entières et venant au secours de toutes les infortunes, saint Jean de Dieu se jetant au milieu des flammes pour arracher les malades à la mort.

### VERTUS CARDINALES

177. Prudence. — Les vertus cardinales, comme les vertus théologales, peuvent être portées jusqu'à l'héroïsme. Sainte Thérèse au jugement des postulateurs de sa cause, fit preuve d'une prudence fort au-dessus de la sagesse commune et vraiment héroïque dans les œuvres difficiles qu'elle entreprit. Elle sut, en effet, les mener à bonne fin au milieu des obstacles les plus déconcertants, prévoyant les oppositions, déjouant les ruses du démon, surmontant toutes les difficultés, donnant à ses filles et à ses fils spirituels des règles où l'austérité et la suavité

s'unissent admirablement, et enfin gouvernant tous ses monatères avec la sagesse la plus consommée.

Telle apparut la prudence de saint Charles Borromée dans gouvernement de son diocèse, celle de saint François de Sales, et

178. Justice. - L'obéissance est l'une des vertus qui se ran portent à la justice. Benoît XIV signale comme héroïque l'obéis sance d'Isaac. Elle fut héroïque aussi l'obéissance de tant d Saints qui curent pour leurs règles une fidélité qui ne se démer tit jamais, pour leurs Supérieurs une déférence admirable prévenant leurs moindres désirs, ne discutant jamais leuri ordres, accomplissant toujours sans répliquer les commande ments les plus difficiles et, parfois, en apparence du moins, le plus déraisonnables.

179. Force. — La force héroïque se montre dans le mépris d la mort que l'on brave, non pas avec l'ardeur fougueuse et irre fléchie d'un étourdi ou d'un exalté, mais avec un esprit calme et tranquille et pour l'accomplissement du devoir. Saint Charle Borromée, lâchement attaqué par un assassin au moment où i faisait la prière du soir avec ses domestiques, reçut à bout por tant un coup d'arquebuse. Deux balles le frappèrent rudement mais, par une protection miraculeuse de Dieu, il n'en fut poin blessé. Le Saint ne remua pas, fit continuer tranquillement la

prière et ne manifesta pas la moindre émotion.

La force héroïque se montre aussi dans les rudes travaus entrepris pour la gloire de Dieu, ou encore dans les austérité surbumaines. La Vénérable Jeanne Delanoue, cette humble marchande d'un faubourg de Saumur, qui devint la fondatrice de la Congrégation de Sainte-Anne, porta bien jusqu'à l'héroïsma la vertu de mortification. Elle prit, jeune encore, la résolution de ne plus dormir dans un lit et adopta pour sa couche un coffre dans lequel sa foi lui montrait la crèche du Sauveur, si court esi étroit qu'à peine aurait-on pu y loger un enfant de cinq ans Sa tête n'y pouvant entrer, elle se servait d'une grosse pierre pour oreiller. Son confesseur ne lui ayant pas permis de prolonger ce martyre, alors, bien à regret, elle consentit à prendre ur repos de quelques heures, assise dans une chaise, la tête appuyée contre un mur ou contre un meuble, et cela, qu'elle fût malade ou bien portante, jusqu'à son dernier soupir, c'est-à-dire pendant quarante-deux ans.

180. Tempérance. — On range dans les vertus qui se ratchent à la tempérance la sobriété, la pureté et l'numili é. Héroïque était la sobriété de Jean-Baptiste se nourrissant au esert de sauterelles et de miel sauvage, de saint Basile vivant pain et d'eau, de saint Benoît, à Subiaco, n'ayant pour alicht que le pain que lui apportait le moine Romanus.

Quant à la chasteté, il n'est pas née ssaire pour qu'elle soit croïque, dit Benoît XIV, qu'on la conserve au péril de sa vie, aux dépens de tous les avantages de ce monde. Ceux qui, en itte à des attaques vives et fréquentes, les repoussent toujours ns retardement et sans aucune faiblesse, qui, pour assurer la ctoire, ne reculent pas devant les moyens les plus pénibles à la ature, ceux-là ont bien atteint l'héroïsme de la chasteté. éroïque fut la chasteté de saint Benoît, de saint François Assise se roulant dans les épines pour vaincre les tentations moures.

Héroïque fut aussi la chasteté de saint Henri, empereur Allemagne, et de sainte Cunégonde son épouse, de saint Julien de sainte Basilisse, de saint Boleslas V, roi de Pologne, et de mégonde Bela sa femme, qui gardèrent la virginité dans le

ariage.

181. Pour ce qui concerne l'humilité, nous ne finirions jamais, t Benoît XIV, si nous voulions énumérer les actes héroïques e cette vertu que nous offre la vie des Saints. Saint Jérôme rlant de saint Hilarion, s'exprime de la sorte : « Que d'au tres lmirent les miracles qu'il opéra, son abstinence incroyable, science, etc. Pour moi, rien ne m'étonne comme de le voir uler aux pieds la gloire dont il était environné. Tous accouient à lui : les évèques, les prètres, les clercs et les moines y laient par bandes, ainsi que les matrones chrétiennes; les tadins comme les campagnards, le vulgaire et l'élite de la ciété, les magistrats et les juges, tous se montraient avides emporter un peu de pain ou d'huile bénits par ce saint moine. lui, cependant, n'aspirait qu'à une chose, vivre seul et ignoré ». Ne fut-il pas humble jusqu'à l'héroïsme, ce pieux archidiacre Évreux, M. Boudon, qui, accusé d'un crime horrible et déposé r son évêque, se mit à genoux devant son crucifix, remerciant ieu et se trouvant indigne d'une telle grâce? Que penser de grand saint Augustin qui, pour écarter de lui l'estime dont

on l'entourait, traça dans ses *Confessions* le tableau de fautes et de ses misères; de ce saint Dominique qui aimait mépris comme la chose du monde la plus délicieuse, qui, portes des villes où il allait entrer, tombait à genoux, les ları aux yeux, conjurant le Ciel de ne pas lancer la foudre sur murs qui allaient recevoir un si grand pécheur!

182. Ces exemples font assez voir quelle distance sépare âmes héroïques de toutes celles dont nous avons parlé jusqu' même de celles que nous avons appelées les âmes parfai L'héroïsme ne consiste pas, nous le répétons, en un seul acté vertu suréminente, mais dans une disposition habituelle de p tiquer les actes difficiles avec entrain et de bonne grâce, tou les fois qu'il y a lieu, ce qui suppose un degré de perfection b plus élevé que tout ce que nous avons vu. Les âmes parfai elles-mêmes ont encore, au moins dans bien des cas, une c taine langueur dans l'action; elles sont parfois lentes à acce plir les sacrifices qui se présentent : il n'en est pas de même âmes héroïques, elles ne marchent pas, elles volent dans la v du renoncement et de la perfection.

### CHAPITRE II

### Comment les âmes parviennent à l'héroïsme

## § 1er. — Aperçu général

183. Dans toute la vie spirituellé, les progrès sont dus depart de l'âme à ses prières, à ses aspirations affectives, à a efforts et sacrifices, et, d'autre part, aux illuminations de l'Eprit-Saint et aux épreuves que la Providence ménage. Comoyens de progrès que nous avons déjà vus en œuvre dans degrés inférieurs, nous les reverrons donc encore; mais s'ils sont pas nouveaux, ils sont maintenant de plus en plus parfai de plus en plus efficaces. L'oraison devenue contemplatif éclaire l'âme de lumières plus vives et lui fait produire cactes d'amour beaucoup plus intenses et aussi beaucoup plus fréquents. Quant aux épreuves et aux actes de renoncemen ils ont pour objet les facultés les plus nobles de l'âme, ils l'a

teignent dans ce qu'elle a de plus intime, et voilà pourquoi la purification qu'ils opèrent, et que saint Jean de la Croix appelle pour cette raison nuit de l'esprit, est plus profonde et plus complète.

Rappelons brièvement ce que nous avons dit des dispositions de l'âme parfaite. Détachée de toutes les futilités mondaines, exempte des vaines préoccupations, des désirs purement humains, affranchie de ce qu'il y a d'excessif et de désordonné dans les affections naturelles, ne voulant que ce que Dieu veut, ne désirant qu'une chose, que Dieu dispose d'elle comme il Lui plaira, l'âme parfaite jouit en paix du bonheur d'aimer uniquement son Dieu et de se savoir aimée de Lui.

184. Beaucoup d'âmes passent ainsi le reste de leur vie avec quelques variétés peu notables 1, sans de grandes luttes, sans de

bien dures épreuves.

Mais il en est d'autres qui subissent de plus rigoureuses purifications et vont plus loin dans l'amour, soit que Dieu ait des desseins plus élevés sur elles, soit qu'elles-mêmes le demandent avec plus d'instance, ou bien qu'elles se montrent plus exactes à mourir en tout à elles-mêmes par un recueillement plus continuel et une abnégation plus généreuse 2. « Quant Dieu, dit saint Jean de la Croix, ne trouve pas dans les âmes une force suffisante, Il ne poursuit pas l'œuvre de purification. » (Vive flamme, str. II, vers 5.)

Ces âmes généreuses, dont le martyre intime est si pénible, le plus souvent avaient été déjà plus éprouvées que les autres avant d'arriver à l'état de perfection. Elles avaient eu plus de

2 « Mes chères filles, disait un jour sainte Jeanne de Chantal aux religieuses de la Visitation, la plupart de nos saints Pères et piliers de l'Église n'ont pas été martyrisés, pourquoi vous semble-t-il que cela soit arrivé? » Après que chacune eut répondu : « Et moi, dit-elle, je pense que c'est qu'il y a un martyre qui s'appelle le martyre d'amour, dans lequel Dieu, soutenant la vie de ses serviteurs, les rend à la fois martyrs et confesseurs... Mais cela s'entend des cœurs généreux et qui, sans se reprendre, sont fidèles à l'amour; car les cœurs faibles, Notre-Seigneur

ne s'applique pas à les martyriser; Il se contente de les laisser aller leur petit train, de crainte qu'ils ne Lui échappent s'Il les pressait. D'une sœur demandant en quoi consistait ce martyre d'amour : « Donnez votre volonté à Dieu, répondit la Sainte, et vous le sentirez. .. (Histoire

de sainte Chantal, par Mgr Bougaud, ch. xxxII.)

P. Surin, Cat. spir., t. I, 6º partie, ch. vIII.

ombats à soutenir. l'œuvre de leur deponillement avait è plus laborieuse, mais aussi plus complère. « A mon avis, de sainte Thorèse, il vaut brancoup mieux que les bêtes venimeuse eles tentations de toute sorte — entreut dans cette quadrière de meure et fassent la guerre à l'âme en cet état d'oraisent prietudel, car si elle n'était point tencee, le demon pourre, mêter de fausses douceurs aux goûts qu'elle regoit de Dieu et un moites diminuer sa récompense en cloignant d'elle ce qui plus faire mériter. » (4º Demeure, ch. L.)

Sant dean de la Croix nous depoint les mêmes combats a Dieu permot souvent, dit-il, à l'arge de Satan, à l'espect d'formication, de troubier leurs sets par de vicientes et acommadé, s'evoltes, leur esprit par d'incrtibles penses et leur est, gination par de très vives representations, plus pembles millifeis que la mort. Et le Saint ajoute : « Dieu n'envoir ordini rement ces tempètes et ces troubles de la purification s'usitive qu'aux àmes qu'il a dessein de faire penetrer dans la second, nuit, » (Nuû<sub>7</sub> I, 14.)

Cas combats, dejà si violents quai d'ees àmes etaient et cordans la quatrième demeure, se som protonges dans la cinquieme et les ont établies dans une perfection p'us solide et p'us profonde. Lour amour est devenu plus ardent. Par ailleurs, per suaders de leur faiblesse, eiles ent ete plus amoureuses à la solitude et de la prière, pius fideles aussi au depeniflement te que nous l'avons dépeint et à la mortification active. Aussi et sont surfont ces àmes qui ont ressenti plus vivement ce qui nous avons appeléavec saint Jean de la Croix l'anxieté d'amour s'intiment à la fois penible et doux, cause et par le desir brûtant qu'elles éprouvent d'aimer Dieu davantage et par la vue de leur impuissance,

### § 2. — Quelques remarques preliminaires

### I. SENTIMENTS OPPOSÉS ET SIMULTANÉS

185. Nous venons de rappeler cette simultanéité de deux sentiments contraires que l'on retrouve dans l'anxiéte d'amour-Disons à ce propos que ce phénomène est frequent chez les mes dont nous allons parler. C'est une chose étrange que le œur des Saints 1: ils souffrent et sont heureux, leur vie st un nélange incompréhensible de douleurs et de joics, qui se mêlent, ui subsistent en même temps sans se détruire. Souvent même serait difficile de dire si la douleur l'emporte sur la joie, ou si lutôt la joie ne surpasse pas la douleur: Superabudo gaudio no omni tribulatione, disait saint Paul. Ils ressentent douloureument leurs épreuves, et ils en éprouvent un bonheur très vif; s sont en proie à des angoisses qui les tourmentent cruellement, ils se rendent compte que leur âme continue de jouir dans son and d'une paix véritable.

186. L'âme humaine, toute simple soit-elle, est cependant

mplexe.

L's théologiens et les auteurs mystiques distinguent en elle eux parties, qu'ils ont appelées la partie supérieure et la partie fférieure, et ils reconnaissent que cette dernière peut être le ège de peines et d'anxiétés cuisantes, pendant que la partie

périeure demeure dans le calme et la joie.

Onelles sont ces deux parties de l'âme? Disons d'abord, avec int François de Sales (Amour de Dieu, I, 11), pour préver r re erreur dans laquelle le lecteur pourrait facilement tomber : La portion inférieure de l'âme n'est pas la même chose que degré s'insitif d'icelle, ni la volonté inférieure la même chose rec l'appétit sensuel. » Et, en effet, ce sont les facultés spirielles, intelligence et volonté, qui sont ainsi divisé s : il y a ne intelligance supérieure, qui juga et raisonne d'après les otions plus élevées qu'elle atteint par elle-même, et une intelcence inférieure, qui opère sur les connaissances à elle fournies rectement par les sens. Et à ce double mode d'opérations tellectuelles correspond une double tendance dans la volonté. En notre âme, dit encore saint François de Sales, en tant 'elle est raisonnable, nous remarquons manifestement deux grés de pertection, que le grand saint Augustin, et après lui us les docteurs, ont appelés deux portions de l'âme, l'inférieure

Il se passe bien quelque chose d'analogue chez les fervents, et plus core chez les parfaits; mais plus l'âme progresse, plus ce contraste de itiments opposés existant en même temps s'accentue, et chez les ints, il est très frappant.

et la supérieure, desquelles celle-là est dite inférieure qui court et fait ses conséquences selon ce qu'elle apprend et ex rimente par les sens; et celle-là est dite supérieure qui disce et fait ses conséquences selon la connaissance intellectuelle, n'est pas fondée sur l'expérience des sens, ains sur le discerment et jugement de l'esprit. » Le saint Docteur démontrqu'il avance par l'exemple de Notre-Seigneur parfaiten glorieux dès le sein de sa Mère, « et néanmoins en même ter sujet aux tristesses, regrets et afflictions de cœur, et ne pas dire qu'il souffrit seulement selon le corps, ni même sel l'âme en tant qu'elle était sensible, ou, ce qui est la même ch selon le sens, car Lui-même atteste qu'avant qu'il sou aucun tourment extérieur, ni mème qu'il vit les bourre après de soi, son âme était triste jusqu'à la mort. »

187. N'y avait-il là vraiment que deux parties, et ne sera pas plus exact de subdiviser davantage? Sans doute le di Sauveur souffrit dans la partie intérieure de son âme. Au jan de l'agonie, non seulement la représentation des tourme qu'Il allait endurer, et pendant les scènes de la passion la pence de ces tourments faisaient éprouver aux sens des se frances aiguës, mais aussi la partie raisonnable de son humar qui voyait tous ces maux, ne pouvait manquer de ressentivives douleurs. Mais il y avait pour Notre-Seigneur d'au peines plus acerbes encore. Elles étaient causées par la conn sance des offenses faites à son Père, par la vue de l'ingratit des hommes, par la prévision de la damnation d'un granombre. Or, peut-on dire de ces peines qu'elles affectaien partie inférieure des facultés spirituelles?

Sans prétendre corriger saint François de Sales il ne sempas téméraire de le compléter sur ce point. Voici du moins que nous croyons: Notre-Seigneur, dans sa passion, souff dans les sens, dans la partie inférieure de ses facultés spirituel et aussi dans la partie supérieure de ces mêmes tacultés. même temps, Il était heureux, heureux d'accomplir la volo de son Père et de réparer les outrages faits à la Majesté divheureux de procurer notre salut; enfin, au-dessus de tous sentiments, Il ressentait, dans la suprême partie de son être, joies ineffables de la vision intuitive.

Les parfaits serviteurs de Jésus-Christ, en cela comme

tout le reste, ont quelque ressemblance avec leur divin modèle. Nous ne prétendons pas déterminer avec précision le nombre des étages, s'il est permis de parler de la sorte, qui peuvent se superposer dans l'âme humaine, mais il faut en admettre plusieurs. Dans la partie supérieure de leur être, là où se passent les opérations contemplatives, les Saints éprouvent la paix, le contentement, les sentiments de joie qui naissent de l'amour satisfait, de la vue des grandeurs ineffables de leur Dieu. Par ailleurs, et comme dans une autre partie de leur âme, le sentiment de leur impuissance à servir ce grand Dieu, la pensée de leurs péchés et de ceux de leurs frères, et d'autres motifs de même genre leur causent des peines cruelles.

# II. Dons surnaturels miraculeux et dons surnaturels non miraculeux

188. Un autre point à noter fort important c'est le double caractère des grâces éminentes faites par Dieu à ces âmes d'élite, d'où suit, entre ces grâces, une distinction notable. « Il y a, dit le P. Surin, deux sortes de biens surnaturels, les uns sont entièrement extraordinaires, comme visions, paroles intérieures, extases, ravissements et choses tout à fait hors de l'ordre de la foi; les autres, qui sont dans l'ordre de la foi, consistent en lumières et en sentiments... » (Traité de l'amour de Dieu, 111, 1.)

Nous avons eu déjà l'occasion de le remarquer (n. 31 et 32), dans la contemplation les vérités que l'âme saisit et pénètre d'une façon merveilleuse à l'aide du don d'intelligence sont des vérités de foi, crues sur le témoignage de l'Église. Il est évident qu'il n'en est plus de même dans les visions et paroles intérieures; elles sont «en dehors de l'ordre de la foi. » Nous croyons que le P. Surin a raison de dire la même chose des extases et ravissements. Dans le ravissement, en effet, des vérités nouvelles sont révélées à l'âme, que l'enseignement de la foi ne lui ferait pas connaître; Dieu lui communique de merveilleux secrets.

Cette dernière condition paraît essentielle à sainte Thérèse. « Je suis persuadée, dit-elle (6º Demeure, ch. 1v), que si l'âme dans ses ravissements n'entend point de ces secrets divins, ce ne sont point des ravissements véritables, mais des effets na rels, causés par faiblesse de complexion, comme il peut arriv aux femmes. »

189. Mais pour être d'un ordre différent, les dons surnatur

non miraculeux n'en sont pas moins très précieux.

« Il y a cette différence, dit encore le P. Surin, que les chose extraordinaires comme les visions, extases, miracles, sont de choses surprenantes et contre le cours ordinaire de la gramèlée avec la liberté, et que les autres sont en suite des caus ordinaires que Dieu met dans l'économie de la foi et de la graqu'Il donne à ses enfants. Et, quoique ces choses et ces effesoient reçus en suite des coopérations ordinaires à la graqu'elles soient promises par les Prophètes et décrites par Apôtres, elles sont d'une telle nature, c'est-à-dire fondées da une foi si hauté, dans une espérance si forte, dans une charisi vive que l'homme qui les a n'est pas moins assuré de l'êt surnaturel, et élevé en l'étage qui passe la raison et le se humain, et n'entre pas moins dans l'expérience du siècle fute que par les dons extraordinaires que Dicu fait à ceux à qui a réservé ces privilèges. »

Non, Dieu ne donne pas à tous ses amis, même aux plintimes, les dons miraculeux qui sont en dehors de la foi : appritions, visions imaginaires ou intellectuelles, ravissemen Saint Vincent de Paul était déjà arrivé à une très haute sainte qu'il n'avait encore été favorisé d'aucune vision, au moi d'aucune vision imaginaire, puisqu'il assura qu'avant celle dui fut révélée la mort de sainte Chantal et sa réunion au ci avec r'âme de saint François de Sales, il n'avait jamais eu faveur de même genre 1. Jamais, non plus, on ne le vit extase.

Sainte Thérèse nous enseigne qu'on ne doit pas juger de valeur d'une âme par ces sortes de grâces, comme les apparitio de Notre-Seigneur, « puisqu'il y a, dit-elle, plusieurs personn.

<sup>1</sup> Remarquons cependant qu'il n'est pas prouvé par là que ce gras Serviteur de Dieu n'ait pas reçu d'autres faveurs extraordinaires, comparoles intérieures, visions intellectuelles, connaissances miraculeusetc.; jamais Saint ne cacha avec un soin aussi jaloux les grâces qui reçutdu Ciel.

ntes qui n'en ont jamais recu et d'autres qui ne sont pas ntes et qui en ont recu » (6º Dem., ch. rx.)

190. Bien plus, pour ce qui regarde les extases et ravissements peuvent être parfois « des marques d'imperfection ou de elques restes d'impureté, quand ils arrivent à une âme, préément parce qu'elle n'est pas accoutumée aux objets qui la issent ». (Lallemart, Doct. spir., 7º princ., ch. IV, art. 6.) nesure qu'une âme se purifie, l'esprit devient plus fort et plus pable de porter les opérations divines sans émotion ni susision des sens : « Notre-Seigneur, la Sainte Vierge, les ôtres et quelques autres Saints avaient l'esprit toujours upé des connaissances les plus sublimes avec des transts intérieurs merveilleux, mais sans qu'il en parût rien au nors par des ravissements et des extases. » (Lallemant, Ibid.,

. 1.)

Les ravissements et les extases, dit encore le même judicieux eur (Ibid.), arrivent d'ordinaire plutôt aux femmes et aux sonnes qui sont le moins dans l'action qu'aux autres, parce leur vie a plus de disposition pour cela, et que leur santé, s'affaiblit extrêmement par ces sories de grâces, n'est pas écessaire pour procurer la gloire de Dieu. Au contraire, les ames apostoliques, qui doivent travailler au salut des âmes, une dévotion moins sensible, plus spirituelle et plus solide. u ne leur donne pas ordinairement la grâce des extases, si ce st qu'il prétende autoriser par là leur ministère, comme Il fait lquefois, témoin saint Vincent Ferrier, saint François vier, et Il se communique plutôt à eux par la voie de l'entennent, qui peut recevoir les plus excellentes lumières, que par es de l'imagination, où les lumières divines sont plus senes et dont les effets éclatent plus au dehors 1 »

91. Quant aux grâces éminentes, mais qui sont, selon le mot P. Surin, dans l'ordre de la foi, grâces si sublimes qu'elles tent l'homme, dit le même auteur, « au faubourg de l'éter-

C'est par la même raison que, dans l'état d'union transformante, est le suprême degré de la perfection, les ravissements et extases ement plus rares. (Sainte Thérèse, Château, 7º Demeure, ch. III.) tefois ils ne disparaissent pas tout à fait. Sainte Thérèse elle-même, rant à son frère Laurent le 17 janvier 1577, se plaint des ravis-ents répétés, irrésistibles, qui de nouveau sont venus la surprendre. nité et dans les avant-goûts de la gloire », Dieu ne les refusaucune de ces âmes saintes. « Ce sont les choses que ceux coopèrent à la grâce ordinaire peuvent espérer, et qui sont fruits et les récompenses des travaux des chrétiens, desquels, quelque sens, on peut dire à chacun qu'il y peut atteindre que c'est par sa faute s'il n'y parvient pas, ayant les aides « Dieu donne en l'Église et l'efficacité du sang de Jésus-Chr qu'Il a répandu pour acquérir ces trésors aux hommes. » (Sui Amour de Dieu, III, 1.)

§ 3. — Lumières plus grandes communiquées aux âmes d'élite, et actes d'amour très parfaits qui s'ensuivent

192. L'âme entièrement et constamment fidèle reçoit donc grâces de plus en plus précieuses qui la font avancer à grat

pas dans le chemin de la perfection.

Les lumières que l'Esprit-Saint lui communique porte avant tout, sur les grandeurs divines, la majesté de Dieu, miséricorde, ses amabilités infinies; sur les perfections ou mour de Jésus, le Verbe incarné; sur les souffrances qu'Il end pour nous dans sa passion; sur sa douceur et sa bonté d l'Eucharistie, etc. Sur toutes ces choses, l'âme fidèle dont n parlons possède, sinon des notions bien distinctes et facile formuler en termes nets et précis, du moins des idées très hau et qui produisent en elles des impressions profondes. De me elle comprend bien mieux que les imparfaits ce qu'est la T Sainte Vierge; elle ressent par là même une dévotion bien p tendre et bien plus ardente pour cette bonne Mère. En comme nous le dirons tout à l'heure, elle a d'elle-même et de misères une connaissance bien plus exacte.

193. Nombreux et variés sont les moyens dont Dieu se s pour éclairer l'âme. Saint Jean de la Croix nous signale d'aboles créatures elles-mêmes, dans lesquelles, selon l'express des théologiens (S. Th., 1, q. 45 à. 7. 0.), Dieu a laissé des vestii

<sup>1</sup> Cantique spirituel, strophes 4, 5 et 6. L'ordre suivi par le sauteur est basé, évidemment, sur le degré de perfection de ces din moyens de connaissance. Quant à l'ordre dans lequel ils se succèdil n'y en a point de régulier, et cela peut varier avec chaque suje-

e ses perfections. « L'âme, dit-il, dans la lumière de la contemlation et dans la vive connaissance des créatures qui en résulte, oit clairement qu'il y a en elles une si grande abondance de râces et de perfections, que Dieu leur a données, qu'elles lui emblent toutes revêtues d'une admirable beauté et d'une vertu urnaturelle... et ainsi les créatures font connaître à l'âme uelque chose de la beauté et de l'excellence de son Bien-Aimé,

ar les traces que son passage a laissées en elles. »

A cette conception de Dieu la moins parfaite, et qui cepenlant accroît l'amour divin et rend plus vive la douleur qui ésulte de son absence (l'anxiété d'amour), s'ajoutent des conaissances plus élevées et plus efficaces encore : c'est la connaisance de l'Incarnation du Verbe et des mystères de la foi (Ibid.. tr. VII). Les anges, par leurs inspirations 1 et les hommes par eurs enseignements attirent l'attention de l'âme sur ces nerveilles de la grâce et de la miséricorde divines, lui en décourant des aperçus nouveaux, et ces nouvelles lumières accrues lans la contemplation « ne font, en augmentant son amour, u'ajouter aux douleurs de sa blessure. »

<sup>1</sup> Les inspirations angéliques sont, comme les suggestions humaines, listinctes et précises, et semblent n'atteindre l'intelligence de l'homme que par les idées sensibles et avec le concours de l'imagination, tandis que l'Esprit-Saint peut agir directement sur la volonté sans aucun internédiaire. « Il appartient à Dieu seul, dit saint Ignace, de donner de la consolation à l'âme sans cause précédente, parce qu'il n'appartient qu'au Créateur d'entrer dans l'âme, d'en sortir et d'y exciter les mouvements intérieurs qui l'attirent tout entière à l'amour de sa divine najesté. Je dis sans cause, c'est-à-dire sans aucun sentiment précédent, ou connaissance préalable d'aucun objet qui ait pu faire naître cette consolation aux moyens des actes de l'entendement et de la volonté. » Exercices spirit. Discernement des esprits, 2º semaine, 2º règle.) Aussi, saint Jean de la Croix nous paraît-il d'accord avecsaint Ignace, en attribuant aux anges certaines notions précises, certaines idées ou manières nouvelles d'envisager les mystères de la foi, et en attribuant à la troisième sorte de grâces dont nous parerons tout à l'heure. Par ailleurs les lumières données directement par Dieu sont plus générales et plus brillantes. Une étoile n'éclaire qu'un point du ciel : ainsi l'ange ne fait briller qu'une vérité, ou tout au plus quelques-unes. Au contraire le soleil rend visibles tous les objets sur lesquels tombent ses rayons; si nous ne les voyons pas tous, l'impuissance de nos yeux en est la seule cause : ainsi le Seigneur ouvre devant l'âme de vastes horizons, et seule la faiblesse du regard humain l'empêche de voir tout ce qu'Il éclaire.

Enfin et surtout, il est une troisième grâce indéfinissable produit et sur l'intelligence et sur le cœur des effets plus 1, veilleux encore. « C'est un je ne sais quoi, une chose qu'on connaît pas et qui reste tout entière à dire, c'est une conrisance de Dieu si élevée qu'elle est absolument inexprimable Les âmes avancées en perfection ressentent parfois cette impl sion de grâce. C'est qu'en effet, et dans ce qu'elles peuv entendre, voir ou connaître, et quelquefois indépendamni de tout cela, Dieu leur accorde la fayeur d'un sentim extrêmement élevé de son excellence et de sa grandeur. sentiment, quand une âme l'éprouve, lui donne de Dieu idées si grandes, qu'elle voit avec la clarté de l'évidence tout lui reste à connaître en Lui... Il lui fait tellement app cier l'immensité divine qu'à travers cette sublime connaissa de Lui-même, que Dieu donne à l'âme, elle voit avec la mé clarté l'impuissance où elle est de jamais Le comprendre par tement. n

194. Sainte Catherine de Gênes, dans ses Dialogues, ni signale, elle aussi, les grâces d'illumination qui, à ce mom de la vie spirituelle 1, deviennent plus abondantes et plus viv. Dieu envoie à l'âme, dit-elle 2, sa divine lumière, et lui fi voir une étincelle du pur amour qu'Il nous porte et les granchoses qu'Il a opérées et opère par cet amour. » Il éclaire ence cette âme, d'après la mème Sainte, sur le prix et l'abondant des grâces qui lui ont été faites, mettant en regard la grande de la miséricorde divine et l'aveuglement, la malice du péche Il l'éclaire encore sur les mystères de la vie et de la mort Notre-S igneur, où éclate d'une manière si frappante l'amo de Dieu pour nous.

195. Tant de lumières ne peuvent manquer de produire

<sup>1</sup> Nous disons à ce moment de la vie spirituelle, car cette grat Sainte, dans ce livre des Dialogues où elle dépeint l'itinéraire de l'à vers la sainteté, nous montre, après une période de luttes et d'efforgénéreux, l'âme enfin arrivée au parfait dépouillement (ch. vii), m tant toute sa confiance en Dieu et s'abandonnant sans restriction à volonté divine. Or, cet état de parfait renoncement constitue, avoc nous dit, le cinquième degré; et c'est alors, d'après elle, quand Dieu ve pousser plus loin dans l'abnégation l'âme fidèle, qu'Il lui envoie lumières dont nous parlons (ch. viii).

2 Première partie, ch. viii.

ands effets. Par elle se trouve allumé dans le cœur du contematif un véritable incendie de charité. Il aime Dieu, il pense à ui sans cesse, l'amour lie ses pensées, les ramenant toujours à ieu, dont il ne peut se divertir qu'avec violence; c'est là ce que ichard de Saint-Victor nomme caritas ligans, la captivité amour. Plus il aime, plus il aspire à aimer; de là, dans toute conduite de sa vie, une vigilance plus attentive, des efforts lus généreux, et surtout une ardeur pour le sacrifice qui va randissant et qui lui fait accepter avec joie les épreuves les lus dures et produire les œuvres le plus pénibles et les plus téritoires 1.

## § 4. — Les épreuves purificatrices

196. Toutes les preuves de dévouement qu'elle donne à son ien-Aimé ne suffisent pas à contenter l'âme blessée de l'amour ivin. Ce qui lui cause alors une peine amère et qui ne sert ependant qu'à aviver sa tendresse, ce sont les obstacles qu'elle encontre, soit en elle-même, soit en dehors d'elle, et qui s'oposent à son union avec Dieu. Ainsi les besoins de la vie, auxuels elle se voit obligée de subvenir (S. Jean de la Croix, Cant. pir., str. VIII), les relations nécessaires avec le monde (Ibid., r. X), en un mot tout ce qui la distrait et l'empêche de vaquer son amour, lui cause de vrais tourments. Elle se résigne cepenant, parce que la volonté de Dieu lui est plus chère que tout le este, mais elle n'en ressent pas moins un ennui pesant. Les entations, qui souvent alors redoublent de violence, sont pour lle une source plus féconde de peines et d'anxiétés. Quand il rrive à cette âme de commettre quelques infidélités, avec quelle mertume ne se les reproche-t-elle pas?

197. Écoutons le récit que nous fait de ses propres combats ainte Marguerite-Marie. Vers l'âge de dix-huit ans, après avoir té pendant longtemps favorisée du don de la contemplation arfaite et élevée à une haute perfection, elle eut à lutter contre a tentation de plaire au monde et de trop donner à ses divertissencts. Ce qu'elle va nous dire donnera quelque idée des dou-

<sup>1</sup> Cf. Sainte Catherine de Gênes, Dialog., 1re partie, ch. Ix et x.

leurs et des angoisses que causent à l'âme aimante ces rude combats.

- « Au milieu des divertissements, mon Dieu me lançait de flèches si ardentes qu'elles perçaient et consommaient ma cœur de toutes parts et la douleur que je sentais me rendat tout interdite. Et cela n'étant pas encore assez pour un cœu aussi ingrat que le mien pour lui faire quitter prise, je me sentacomme liée et tirée à force de corde si fortement, qu'enfi j'étais contrainte de suivre Celui qui m'appelait en quelque lie secret, et Il me faisait de sévères réprimandes : car Il étai jaloux de mon misérable cœur, qui souffrait des persécution épouvantables. Et après Lui avoir demandé pardon, la fac prosternée contre terre, Il me faisait prendre une rude et longu discipline; et puis je retournais tout comme devant dans mo résistances et vanités.
- « Et puis le soir, quand je quittais ces livrées de Satan, j veux dire ces vains ajustements, instruments de sa malice, mo Souverain Maître se présentait à moi, comme Il était en sa flage lation, tout défiguré, me faisant des reproches étranges 1: que c'était ma vanité qui l'avait réduit en cet état et que j perdais un temps si précieux et dont Il me demanderait un compte rigoureux à l'heure de la mort; que je Le trahissais e persécutais, après qu'Il m'avait donné tant de preuves de so amour et du désir qu'Il avait que je me rendisse conforme à Lu Tout cela s'imprimait si fortement en moi et faisait de si doulour reuses plaies dans mon cœur que je pleurais amèrement, et me serait bien difficile d'exprimer tout ce que je souffrais et d qui se passait en moi.
- « Pour me venger sur moi des injures que je faisais à mo-Maître et reprendre cette ressemblance et conformité avec Luen soulageant la douleur qui me pressait, je liais ce misérable corps criminel de cordes avec des nœuds et le serrais si fort qu'' peine pouvait-il respirer et manger. Je laissais si longtemps ce cordes qu'elles étaient comme tout enfoncées dans la chair laquelle venant à croître dessus, je ne pouvais les arrache

¹ Notre-Seigneur se servit donc, en cette occasion, de grâces d'ordr miraculeux; d'autres fois, Il produit le même effet par des dons not miraculeux.

pu'avec de grandes violences et cruelles douleurs : et de même puant aux petites chaînettes dont je serrais mes bras, lesquelles

mportaient la pièce en sortant.

« Les craintes où j'étais d'offenser mon Dieu me tourmenaient plus encore que tout le reste, car il me semblait mes échés être continuels... Ayant passé plusieurs années parmi outes ces peines et combats, et beaucoup d'autres souffrances, ans autre consolation que mon Seigneur Jésus-Christ, qui 'était rendu mon maître et mon gouverneur, le désir de la vie reliteuse se ranima si ardemment dans mon cœur, que je me ésolus de l'être à quelque prix que ce fût. Mais, hélas! cela e se put encore accomplir de plus de quatre ou cinq ans après, mendant lequel temps mes peines et combats redoublèrent de toutes varts, et je tâchais aussi de redoubler mes pénitences, selon que non divin Maître me le permettait.

198. Quelques lecteurs s'étonnent de voir ces faiblesses dans e si grandes âmes 1; ils se demanderaient volontiers si, lorsu'elles soutenaient, avec des succès divers, de telles luttes, elles taient déjà parvenues à une haute vertu. Peut-on dire qu'elles vaient fait à Dieu le don sincère d'elles-mêmes? Ne semblent-les pas au-dessous des dispositions que nous avons attribuées

la simple ferveur?

Remarquons bien d'abord que ces grandes âmes alors même u'elles ont encore des faiblesses qu'elles se reprochent amèreient, continuent d'accomplir des actes de vertu beaucoup plus ombreux et plus généreux que ceux qui sont pratiqués par les mes moins avancées. Ces actes de vertu leur semblent tout aturels; une âme moins parfaite en ferait grand état, ces dèles serviteurs de Dieu, au contraire, sont beaucoup plus rappés de leurs légères défaillances que de leurs victoires.

Nous avons dépeint l'âme fervente comme un âme disposée ne rien refuser à la grâce; avec une pleine sincérité elle proste souvent qu'elle veut être à Dieu sans réserve; cependant lle est loin d'être aussi vertueuse que l'était sainte Marguerite-

<sup>1</sup> Sainte Thérèse s'est reprochée amèrement le trop de condescenance qui, à une époque de sa vie, la faisait aller au parloir plus que conscience n'aurait voulu, regardant ces faiblesses comme de grandes ifidélités; cependant ces entretiens étaient en eux-mêmes fort innoents.

Marie à l'époque des luttes qu'elle vient de nous décrire. Di proportionne ses inspirations aux forces de ses enfants. Anâmes ferventes II demande moins; connaissant leur faibless. Il éloigne d'elles beaucoup de sacrifices, Il ne leur découvre putous ceux qu'elles pourraient accomplir : ceux qu'Il leur lais à faire leur semblent si durs déjà; et pourtant souvent Illes replus aisés par des grâces sensibles.

Malgré ses désirs de perfection l'âme fervente comme beaucoup de fautes de fragilité qu'elle se reproche; e'en commet aussi à son insu, et elle tombe dans beaucou d'imperfections, sur lesquelles elle se fait illusion, parce qu'elle comprend pas toute l'étendue du renoncement auquel elle aspit Une âme simplement fervente ne se serait reproché ni ces entatiens et ces amitiés qui faisaient gémir sainte Thérèse, ni corties dans le monde, ni ces ajustements, sans doute fa simples et sans prétention, dont sainte Marguerite-Marie punissait si héroïquement.

199. L'âme parfaite elle-même, quand elle dit à son Dicu « Je suis toute à vous », ne voit pas de réserve dans cette don tion d'elle-même. Dieu, qui lui demande plus qu'à l'âme fe vente, ne la presse pas aulant que l'âme héroïque <sup>1</sup>. Elle ne de rien refuser à la grâce, mais elle ne doit pas non plus la devanc et agir par empressement humain. Si elle est constamme fidèle, les inspirations deviendront de plus en plus fréquentes exigeantes. Si les désirs de progrès se ralentissent, si l'âme ne montre pas avide de faire toujours plus pour son Dicu, alors grâce cesse de se faire plus lumineuse et plus pressante. Ma celle qui veut, à quelque prix que ce soit, parvenir au somm de l'amour, reçoit de plus vives lumières et de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives lumières et de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives lumières et de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives lumières et de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives lumières et de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives lumières et de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives lumières et de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives l'amour, reçoit de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives l'amour, reçoit de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives l'amour, reçoit de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives l'amour, reçoit de plus fortes imparentes de l'amour, reçoit de plus vives l'amour, reçoit de plus de l'amour, l'amour, reçoit de plus de l'amour de l'amour, reçoit de plus de l'amour, reçoit de plus de l'amour de

Dans un chapitre de son Traité de l'amour de Dieu (x-13), intituli « Commo Dieu est jaloux de nous » saint François de Sales cite le tr suivant : « Un jour sainte Cathorine de Sienne était en un ravisseme qui ne lui ôtait pas l'usage de ses sens; et, tandis que Dieu lui fais voir des mirveilles, un sien frère passa piès d'elle, qui, faisant du bri la divertit, en sorte qu'elle se retourna pour le regarder un seul permoment. Cotte petite distraction survenue à l'imprévu ne fut pas péché ni une infidélité, ains une seule ombre de péché et une se image d'infidélité. Et néanmoins la très sainte Mère de l'Époux céles l'en tança si fort, et le glorieux saint Paul lui en fit une si grande co Tusion, qu'elle pensa fondre en larmes.

siors: plus elle donne à Dieu, plus II demande, et en même temps II permet que redoublent les tentations et les épreuves afin que plus nombreuses soient les victoires. Il ménege des circonstances nouvelles qui imposent des sacrifices inattendus, et souvent révèlent à l'âme des attaches secrètes, des restes d'amour d'elle-même, ou bien un défaut de courage et de géné-

r sité qu'elle ne remarquait pas.

200. Un riche seigneur donne à ses vassaux une terre à cultiv.r. terre ingrate qui exige de rudes labeurs. Les urs trop paresseux n'en labourent avec soin qu'une partie; le reste demeure en friche et ils y laissent pousser les ronces, les broussailles, les mauvaises herbes : ils représentent les chrétiers fidèles mais imparfaits, qui ne visent pas à l'abnégation complète et gardent à côté de vertus réelles beaucoup de défauts. D'autres plus laborieux ne veulent pas qu'un seul pouce de terrain reste infécond; mais parmi ces derniers la p'upart n'usent pour déchirer le sol que de bèches ou de charrues, et comme sous une légère couche de terre végétale sont cachés beaucoup de rochers. ils ne peuvent y faire pousser que des plantes à courtes racines; les arbres à large feuillage et les arbres fruitiers n'y peuvent croître. Tels sont les fervents, qui bannissent de leur'cœur le péché, travaillent à atteindre le vrai renoncement, ne laissent par conséquent aucun défaut sans le combattre, mais dont les vertus n'atteignent pas une grande élévation. D'autres serviteurs, mais en petit nombre, ne craignent pas d'ouvrir les entrailles de cette terre peu fertile; ils la creusent à une grande profondeur, et extirpent les blocs de pierre qui nuisent à la fécondité du sol. Leur maître, voyant seur bonne volonté, vient à leur secours, employant la mine et faisant sauter les rocs les plus lourds et les plus durs que les serviteurs, malgré leur travail acharné, ne pourraient arracher. Ceux-ci remplacent alors ces roches par une terre végétale d'une grande richesse, et sur ce sol renouvelé, ils réussissent à faire pousser et les plantes les plus utiles et les arbres les plus magnifiques. Aussi voit-on sur e terrain qui leur a été confié de riches moissons, des jardins 'emplis de plantes utiles, des vergers et des vignes, des parcs nux allées ombreuses. Ces serviteurs si laborieux sont l'image les chrétiens fidèles, au courage indomptable, qui ont fait à la nature une guerro sans merci, dont le Seigneur a acheve

l'œuvre en leur envoyant des épreuves rigoureuses, et dan l'âme desquels germent alors et grandissent toutes sorte

d'héroïques vertus.

201. L'âme gagne donc beaucoup à passer par ces épreuvy purificatrices. Plus elle se sent éloignée de Dieu, plus elle aspir vers Lui; harcelée par la tentation, elle redouble d'efforts pous e dégager des étreintes de Satan et s'unir à son Dieu. De les ses luttes contre elle-même; de là une guerre sans trêve ni mer contre ses tendances à l'amour-propre, à la sensualité, etc.; c là des victoires admirables, des mortifications prodigieuse

202. L'histoire de tous les Saints - de tous ceux du moir dont nous connaissons la vie intime - nous présente de épreuves semblables à celle de sainte Marguerite-Marie et prolongeant, comme les siennes, pendant des années, durar lesquelles ils font sans cesse de nouveaux progrès. Quand, pa une longue et constante fidélité à la grâce, ils ont dompté le résistances de la nature et sont devenus entièrement soumis Notre-Seigneur, qui « s'est rendu leur maître et gouverneur on pourrait croire que l'heure de la paix a sonné; tout au cos traire, « ces peines et combats redoublent de toutes parts L'âme, en effet, étant devenue capable d'une plus complè! purification, les phénomènes que nous venons de signals'accentuent chaque jour davantage et finissent par atteind un degré d'intensité effravant. « L'âme en cet état se sent en portée vers Dieu avec une rapidité comparable à la vites d'une pierre qui, dans son mouvement précipité, s'approche c son centre. » (Cantique spir., str. XII.) L'attraction divin devient de plus en plus puissante; mais par là même devienner de plus en plus vives les douleurs de l'âme incapable de s'un à Dieu comme elle le voudrait, et mesurant de mieux en mieu la puissance des obstacles qui la séparent de Lui.

Dieu lui donne en effet un sentiment très énergique du néar de la créature, de la laideur et de l'ingratitude du péché. E même temps, Il imprime en elle un sentiment non moins for de sa sainteté et de sa redoutable justice. On ne peut se faii une idée de l'état où l'âme est alors réduite, « il lui semble q cela durera toujours ». (Nuit obsc., 11, 6.) et les angoisses qui

torturent sont inexprimables.

·203. C'est cette crise que saint Jean de la Croix appelle

uit de l'esprit et qui s'opère, nous dit-il, par une contemplation rès haute et très secrète. Il est bien clair, en effet, que ni les raisonnements de l'oraison méditative, ni les sentiments ordinaires e la vie affective, ne pourraient donner aux Saints cette humité, cet amour du sacrifice, cet oubli, cette haine d'eux-mêmes, ui nous stupéfient. Il faut à cela une action de la grâce bien utrement puissante et qui ne peut s'exercer que par les dons u Saint-Esprit.

C'est donc une lumière secrète que Dieu répand dans cos mes pour les éclairer et les purifier. « A la lueur de cette mière si pure qui l'envahit pour chasser d'elle les impuretés, âme se voit toute misérable et toute souillée; il lui semble ue Dieu s'élève contre elle et qu'elle s'élève contre Lui. C'est là n sentiment on ne peut plus pénible...; elle comprend alors, râce aux rayons lumineux qui l'éclairent, qu'elle est indigne du gard de Dieu et des créatures. » (Nuit obsc., 11, 5.)

### § 5. — But principal de la purification spirituelle

204. Le Seigneur ne se contente pas de découvrir à l'âme dèle son indignité, Il la réduit à une impuissance désolante. on but est de lui faire toucher du doigt que, par elle-même, elle peut rien, et de la rendre de plus en plus passive sous l'action e la grâce.

Les épreuves subies dans les degrés inférieurs et particulièrement dans la quatrième et la cinquième demeures n'avaient pas même caractère. Destinées à détacher l'âme des biens tromeurs et à l'attacher aux biens spirituels, elles la rendaient, uand elles étaient bien supportées, de plus en plus ardente à courir aux moyens et aux pratiques qui rapprochent de Dieu: équentation des sacrements, usage de la direction, des bonnes ctures, surtout pratique exacte des vertus, charité, apostolat, béissance, pénitence. L'âme fidèle, grâce à tous ces moyens de erfection, avait donc fait jusque-là de très consolants progrès, ais un reste d'activité humaine se mêlait trop souvent à l'opétition de la grâce.

Nous avons dit que l'empressement était fort commun et ordinaire très visible chez les âmes ferventes; moins sensible nez les parfaits, qui pratiquent les vertus avec plus de force et

de courage, mais avec plus de calme, il n'a cependant pas d paru. Ils agissent pour Dieu, mais la nature trouve enc quelque satisfaction dans les vertus qu'ils exercent, dans pratiques qu'ils emploient; ils aiment à s'humilier auprès d supérieur, d'un directeur, parce qu'ils peuvent ensuite se re ser dans les assurances, dans les encouragements qu'ils recoivent: les vertus les plus difficiles sont aussi les plus bell cette beauté les ravit, elle fait naître en eux des désirs ardents justement enthousiastes, et leur communique un puissant é; vers le bien; il leur est doux de se dépenser dans les labeurs l'apostolat, l'espoir d'y réussir excite leur courage : s'ils reculent pas devant des travaux fort pénibles, si la perspect, d'une vie de luttes continuelles, d'abnégation incessante ne effraie pas, c'est que la pensée des fruits qu'ils recueillerd accroît leur force; ils trouvent même une consolation dans le pénitences et dans leurs épreuves à la pensée que ces souffran et ces sacrifices sont offerts pour des âmes qu'ils aiment; cel affection, du reste fort légitime, les soutient et les anime. Si nature en beaucoup de choses s'oppose à la grâce et cause tiraillements pénibles, sur d'autres points elle agit de concl avec la grâce et pousse aux mêmes actes; les vertus alors su pratiquées avec une grande ardeur, et l'âme, si elle est fide gagne de grands mérites et s'élève très haut dans la perfecti-

205. Un jour vient où Dieu, voyant cette âme assez affern pour subir avec succès une purification plus rigoureuse et parnir à un amour plus élevé, fait mourir en elle tout ce qui humain. « Pour arriver à être tout, dit saint Jean de la Cro vous devez vouloir n'être rien. » (Montée, 1, 13.) Mais anéantissement nécessaire, l'âme ne le réaliserait jamais si Di Lui-même ne l'opérait en elle. Il la prive donc pour un tent de tous ses appuis, Il met toutes les facultés dans un état vide, de dénuement, d'abandon général (Nuit obsc., 11. L'imagination est comme liée, l'esprit est dans les ténèbres,.. volonté dans la sécheresse et l'étreinte, le cœur réduit à l'intion (Ibid., 3 et 16). L'âme se sent délaissée, ne pouvant trouv de réconfort, ni dans les livres, ni dans les conseils qui lui se donnés (Ibid., 7). Elle se voit même parfois impuissante à fa. des actes distincts de foi, d'espérance et d'amour; cependa elle possède véritablement ces vertus et continue de mérit

carce qu'elle demeure très librement dans des dispositions de oumission entière à la volonté divine, qui renferment ces trois rertus. Elle s'abandonne, en effet, entre les mairs de Dieu, et attend pour produire des actes distincts qu'Il lui en donne le pouvoir.

206. Quand cette rigoureuse purification est généreusement ubie, elle établit l'âme dans une disposition excellente. Alors, n effet, elle ne veut que ce que Dieu veut; elle souffre pour qui Dieu veut qu'elle souffre, aussi volontiers pour ceux qui la perséutent que pour ceux qui l'aiment. Ses attraits naturels ont perdu presque toute leur force; ses répugnances ont presque lisparu; elle n'est plus, à beaucoup près, aussi sensible qu'autreois. Le désir de faire quelque chose pour son Dieu la possède si leinement qu'elle a comme perdu l'habitude de formuler d'aures désirs. Si, jadis, avant d'agir, elle consultait le bon laisir divin, elle regardait aussi du côté de la terre, examinant es actes qu'elle allait accomplir, en pesant les avantages et les lifficultés; maintenant elle regarde constamment du côté du ciel, lle ne veut pas s'arrêter à considérer autre chose que la volonté le son Dieu. Cette volonté divine va-t-elle lui demander de nouveaux sacrifices, la placer sur la croix ou l'élever sur le l'habor, elle ne s'en préoccupe pas, disposée qu'elle est à acceper tous les événements que la Providence ménagera, à exécuter ous les ordres qui lui seront donnés, à suivre tous les mouvenents de la grâce. Du reste la partie suprême de ses puissances, e que les Maîtres appellent la pointe de l'âme, est si bien ournée vers Dieu, si fortement liée à l'Objet de son amour, qu'elle se sent comme incapable de se détourner de Lui. Sans loute elle n'est pas à l'abri de toute faute, mais les fautes ne euv at être que rares et légères chez une âme dont les disposiions ordinaires sont celles que nous venons de décrire.

207. La Vénérable Marie de l'Incarnation explique très bienomment et pourquoi Dieu chez les âmes généreuses purifie

uccessivement toutes les puissances.

Après avoir parlé du retranchement des douceurs sensibles, lle dit : « La nature étant anéantie premièrement par la pénience, et en second lieu par la privation des délices spirituelles sensibles)... est humiliée à un point qui ne peut se dire, pendant que la partie supérieure est dans un contentement

très véritable de se voir délivrée de ce qui empêchait la vraie parfaite pureté dans la jouissance de son souverain Bien. L'âme dégagée du sensible entre donc dans un état supérieu

qui est l'état contemplatif.

« Mais l'Esprit de Dieu, qui veut tout pour Lui, voyant q l'entendement, pour épuré qu'il soit, mêle encore quelque che du sien et de son propre agir dans les opérations divines, qui est une impureté et un défaut notable... l'arrête, sorte qu'il est comme suspendu et rendu entièrement incapals de ses opérations propres et ordinaires »; celles-ci cependaix dégagées des influences sensibles, étaient fort élevées et nourrissaient pas l'amour-propre, car l'entendement « ne l estimait pas être siennes, vu que leur simplicité les renda comme imperceptibles.

« Alors la volonté, ayant été ravie en Dieu, jouit de ses en brassements, n'ayant plus besoin de l'entendement pour fournir de quoi fomenter son feu, mais plutôt cet entendemei lui étant nuisible à cause de sa grande abondance et fécondit elle demeure comme une reine qui jouit de son divin Époi dans des privautés, dont les séraphins pourraient mieux parl par leurs langues de feu que la créature par une langue de cha-Des années se passent de la sorte; mais ce divin Esprit, qui d la source inépuisable de toute pureté, veut encore triompher la volonté, et bien que ce fût Lui qui opérait ces divines m tions, cette volonté néanmoins y mêlant encore de son prop agir, Il ne le peut souffrir; Il veut, comme jaloux de sa beaut en être le maître absolu. Il la purifie donc de ce reste... Cette amoureuse activité, quoique très délicate, qui dans 1 embrassements de l'Époux surpassait toute douceur..., e donc arrêtée comme l'avait été l'entendement et la mémoire. Tel est l'état de victime, où le Saint-Esprit infiniment ze pour la pureté des âmes, épouses du Fils de Dieu, les réduafin de les mettre dans l'état où Il les veut pour prendre elles ses délices. » (Vie. par Dom Cl. Martin, IV, 11, p. 647 et 64:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nous citons jusqu'au bout ce passage parce qu'il montre très bi jusqu'où Dieu se propose d'amener l'âme constamment fidèle; mais no devons remarquer que lorsqu'une âme est purifiée aussi complèteme que le montre ici la Vénérable, elle est, nous semble-t-il, arrivée au se tième degré, à l'union transformante.

### § 6. — Exemples d'épreuves purificatrices

208. Des exemples tirés des vies des Saints montreront, nieux que toutes les explications théoriques, quelles sont les oies pleines de rigueur, mais aussi pleines d'amour, par les-uelles Dieu conduit ses serviteurs les plus fidèles.

Citons d'abord sainte Véronique Juliani, à qui le Seigneur, ans une vision, fit comprendre le prix de cette douloureuse urification, mais qui apprit surtout à la connaître par sa propre

xpérience 1.

« Étant ce matin en oraison, j'ai été éleyée en extase. Alors seigneur m'a montré un lieu magnifique en forme de château.. e Seigneur m'apparut et me conduisit tout auprès : Ce château, ne dit-il, figure le château intérieur... Je veux que tu en rennes possession, c'est la pure souffrance. Au dehors il est tormé de pierres toutes ornées de croix; au dedans il n'y a u'une seule croix, mais celle-ci vaut plus que la multitude des utres. Cette croix, qui est à l'intérieur, s'appelle la croix nue; le est la plus lourde qu'une âme puisse porter. Tu dois donc onner ton consentement à accepter, à posséder pleinement tout et que je t'ai montré et expliqué... A ce moment je sentis en toi une générosité si grande que j'aurais accepté non sculement out ce qui était présent à mes yeux, ma's plus encore.

« Dieu me fit voir que cette croix nue est chose si précieuse, u'il n'est point de diamant qui en égale la valeur. Il me la nontra si belle que je ne saurais la décrire; rien de plus admible, de plus beau, de plus appréciable, de plus agréable, de plus nor, de plus désirable. C'est le trésor de tous les trésors, le plus rand de tous les contentements qu'une âme puisse désirer. u'il suffise de dire que c'est la porte par où nous devons passer

our aller à Dieu.

« Quand j'eus donné mon consentement, le Seigneur me fit ntrer dans ce beau château, où il n'y avait qu'une seule croix... a seule vue de cette croix me terrifia, car dans mon fond je

¹ Nous traduisons ce qui va suivre du journal de cette admirable tinte, que publie le P. Pizzicaria, S. J. Huit forts volumes in-12 ont ijà paru. Chez la Mère Prieure des Sœurs capucines. Rev. Madre riora delle Suore cappucine. Città di Castello. Prov. di Perugia. Italie.

voyais et comprenais parfaitement ce que c'était que la pur souffrance. Quand on la subit, on n'en connaît pas la valeur; semble qu'elle n'est qu'un tyran qui veut donner la mort l'âme; celle-ci se trouve comme sous le pressoir de peines atrocqu'on ne peut décrire; on se contente de dire: Manus Domittetigit me: La main du Seigneur m'a frappé. (Job, XIX, 21.)

« Dans ces moments où le Seigneur fait éprouver à l'âme pure souffrance, je crois que, si elle ne recevait une force su humaine, elle en mourrait. Cette pure souffrance réside da l'intime, elle se répand dans les puissances les pli nobles, dans l'intelligence qu'elle obscurcit, dans la mémoir qu'elle rend comme insensée pour tout ce qui concerne ces peins mais non pour le reste, dans la volonté, qui devient tout à fi incapable d'agir. S'il s'y produit quelque opération, c'est contraire de ce qu'elle voudrait, elle souffre violence, il semble que ce qui se passe en elle est tout contraire à Dieu. Of

quelle peine! quel tourment!

« En un clin d'œil tous les sons et tous les appétits inférion se révoltent; ils sont comme des chiens et comme des lions qu cherchent à dévorer la pauvre âme. Avec eux se lignent monde, le démon et la chair. Tous prennent les armes pol combattre contre l'esprit, et celui-ci se trouve abandonné sa s cours d'aucune sorte. O Dieu, s'écrie-t-il, à qui dois-je recouril Si je veux vous appeler à mon secours, je ne le puis, je su comme muet, incapable de proférer une parole. Si l'âme ve voler vers vous, elle se voit enchaînée et ne peut prendre s essor. Si elle vous appelle, vous vous cach z, vous vous éloigne davantage. Tout cela achève et complète la pure souffrance. qui veut comprendre ce tourment, il suffit de dire que l'âme sont comme privée entièrement de son unique et souvera Bion, ce qui vaut tous les tourments du purgatoire, de l'enfl. et de tout ce qui peut s'imaginer. Il est vrai qu'il vaut mier taire que dire toutes ces choses, car on souffre même à ! décrire; qu'est-ce donc que de les subir? » (3 avril 1694.)

209. Un peu plus loin (p. 260), parlant des invitations: souffrir que Dieu fait à l'âme, la Sainte s'exprime ainsi :

« Si ces invitations amoureuses à la souffrance communique de la force et enflamment l'esprit, les désolations, les aridit qui viennent ensuite sont des peines si grandes que je ne pu les expliquer... L'âme so trouve tout à coup en présence, en vue de son Dieu, recevant des leçons du paradis; et en un clin d'œil, elle se voit privée de cette présence, placée dans les ténèbres les plus obscures, entourée de potences, combattue de toutes parts.

« Partout où elle porte ses regards, elle ne voit que ministres d'enfer. Es l'entourent pour l'accabler d'outrages, qui, en forme de géants, qui, de bêtes, qui, d'animaux immondes, qui, de serpents, qui, de jeunes hommes. Ils prennent toutes sortes de figures. Dans ces combats l'âme passe par des états très divers. Parfois elle sent dans son fond je ne sais quel reste de la présence de son Di. u. dont elle jouissait auparavant, et ce sentiment la rend généreuse et forte. Parfois, au contraire, ce souvenir redouble ses peines, car elle s'afflige de voir qu'elle est privée de Lui et que mille enfers ont remplacé pour elle le paradis, car ous ces démons lui paraissent autant d'enfers. Elle ne peut rien laire, elle invite sculement ces esprits méchants à faire tout ce qui leur est permis par Dieu, car elle ne veut que l'accomplissement de la volonté divine.

« Elle n'attend plus alors que la sentence finale de réprobaion; c'est là une peine qui surpasse toutes les autres. Elle sent dors une lumière que je ne sais comment donner à entendre. Il emble à l'âme qu'elle voit et comprend le grand Bien qui lui est avi. La seule pensée de cette séparation d'avec Dieu est une deine si grande que je ne puis l'expliquer; personne ne la peut comprendre, si ce n'est celui qui l'éprouve. Je l'ai éprouvée dans e passé et je l'éprouve encore.

« Dans le passé, il y avait dans cette épreuve un peu de réconort et de consolation; maintenant c'est tout le contraire. Une peine semble l'annonce d'une [autre; je n'ai pas le temps de espirer; tout est amertume. Que Dicu soit toué! Pour son mour tout est peu de chose. Vive la souffrance! Vive la croix!» 210. « L'âme, dit sainte Catherine de Gènes, — c'est sa propre listoire qu'elle raconte - resta que que temps absorbée dans ette vision - (la vision de ses défauts et de ses désordres), et ette vue lui causait une peine si intime qu'elle ne pouvait enser à autre chose, ni faire aucun acte d'allégresse. Plongée ans la plus profonde mélancolie, elle ne savait que faire 'elle-même, car elle ne découvrait aucun lieu de repos. Elle ne trouvait ni au ciel, parce qu'elle sentait qu'elle n'y serait pas à sa place, ni en terre, parce qu'elle eût mérité d'y ê engloutie. De même, il lui semblait qu'il ne lui était permis de paraître devant les hommes, ni d'avoir mémoire de ri qui eût rapport à sa commodité ou à son incommodité. Fi reconnaissait que seule elle avait fait tout le mal... Elle ét ainsi dans une profonde désolation; il lui semblait que jam elle ne pourrait satisfaire, ni recourir à la miséricorde Dieu; elle ne découvrait en elle-même rien qui lui dont confiance. Elle se tourmentait, elle ne voulait pas désespé entièrement et, en même temps, elle se voyait plier sous le po du désespoir et reconnaissait la gravité du mal qu'elle avait fa Son cœur était travaillé d'une douleur immense accompagnée larmes intérieures, sans que néanmoins elle pût pleurer; soupirait en secret et consumait sa vie. Elle était incapable parler, de manger, de dormir, de rire, de regarder le ciel; e n'avait plus aucun goût, ni spirituel, ni corporel; elle ignorait elle se trouvait, elle était comme une créature insensée, étonne volontiers elle se fût cachée, afin qu'on ne la trouvât point qu'elle n'eût aucune occasion d'être en compagnie avec autrui (Dialogue, 1re partie, ch. xi.)

211. La peinture que sainte Angèle de Foligno a faite de épreuves n'est pas moins effrayante (ch. xix). Avant de retrace tableau, remarquons que sainte Angèle était déjà parver à une assez haute perfection. Elle avait vendu son château et biens pour en distribuer le prix aux pauvres; elle avait éproudes i grandes délices spirituelles et avait acquis un sentimen sublime de la Divinité, qu'à entendre seulement prononcer nom de Dieu elle était comme hors d'elle-même; elle avait favorisée de plusieurs illuminations, visions, etc.; cependa elle n'était qu'au début de sa vie héroïque quand Dieu, pour purifier plus complètement et la rendre capable de plus hau faveurs et d'une plus sublime sainteté, la plongea dans le creu

de la tribulation.

« D'innombrables tourments déchirent mon corps, viennent des démons qui les excitent de mille manières; je crois pas qu'on puisse exprimer les douleurs de mon corps. Il me reste pas un membre qui ne souffre horriblement.

« Quant aux tourments de l'âme, sans comparaison pnombreux et plus terribles, les démons me les infligent à p près sans relâche. Je ne peux mieux me comparer qu'à un comme suspendu par le cou qui, les mains liées derrière le dos et es veux couverts d'un voile, resterait attaché à la potence et rivrait là sans secours; sans remède et sans appui. Je crois nême que ce que je subis de la part des démons est plus cruel et lus désespéré. Les démons ont pendu mon âme et, de même ue le pendu n'a pas de soutien, mon âme pend sans appui et les puissances sont renversées, au vu et au su de mon esprit. puand mon âme voit ce renversement et cet abandon de mes uissances sans pouvoir s'y opposer, il se fait une telle souffrance ue je peux à peine pleurer, par l'excès de la douleur, de la rage t du désespoir; quelquefois aussi je pleure sans remède. ruelquefois ma fureur est telle, que c'est beaucoup pour moi de e pas me mettre en pièces. Quelquefois je ne peux m'empêcher e me frapper horriblement au point de me gonfler la tête et es membres.

« Je souffre un autre tourment : c'est le retour, au moins pparent, des anciens vices. Ce n'est pas qu'ils soumettent bellement mon âme à leur empire, mais ils me torturent cruelle-

« Quand je me souviens que Dieu fut affigé, méprisé et auvre, je voudrais voir tous mes maux redoubler.

« Quelquefois il se produit une affreuse et infernale obscurité i disparaît toute espérance i, et cette nuit est horrible. Et les ces que je sens morts dans mon âme ressuscitent dans mon orps; mais les démons les réveillent en dehors de l'âme et en citent d'autres qui n'y furent jamais. Je souffre alors partiulièrement dans trois endroits du corps; le feu de la concupisnce est tel dans ces moments-là, qu'avant d'en avoir reçu la
défense, je me brûlais avec le feu matériel, dans l'espoir
éteindre l'autre. Ah! j'aimerais mieux ètre brûlée vive! Je

<sup>1</sup> Dans cet état, où les âmes se trouvent quelquefois plongées, il n'y ien du désespoir des pécheurs : l'espérance n'est plus sensible, il est ai; il semble qu'elle a disparu; au fond elle demeure plus ferme que nais. Ce qui le prouve, c'est toute la gonduite des âmes ainsiéprouvées : es redoutent le péché, elles font appel à la clémence divine, elles se rent contre leur Dieu à mesure qu'Il semble s'éloigner davantage; e âme désespérée, au contraire, cesse de lutter, elle s'abandonne et se re au mal sans résistance.

crie, j'appelle la mort, la mort quelle qu'elle soit, et je dis Dieu : «Si je suis damnée, ch bien! tout de suite; pas de retar puisque vous m'avez abandonnée, achevez, achevez; et qu

l'abîme m'engloutisse. »

« Et je comprends alors que ces vices ne sont pas dans l'âm! puisqu'elle n'y consent jamais et que c'est le corps qui soufi. violence. L'ennui se joint à la douleur et, si cela durait, corps n'y tiendrait pas. L'âme se voit dépourvue de ses pui sances et, quoiqu'elle ne consente pas aux vices, elle se voit sa force contre eux; elle soit entre Dieu et elle une effroyable contr diction; elle voit sa chute et sent son martyre. Un vice que n'eus jamais vient en moi par une permission spéciale : je se clairement, et je connais qu'il y vient par permission. Il su passe, je crois, tous les autres; la vertu par laquelle je le comba est un don manifeste du Dieu libérateur et, si je doutais de Di dans la ruine de toutes mes croyances, ce don senti me rendra la foi. Il y a là une espérance assurée, tranquille, et le doute e impossible; la force l'emporte; le vice a le dessous; la force 1; tient suspendue au-dessus de l'abîme. Telle est cette force telle est la puissance communiquée par elle que tous les homme tous les démons, toutes les ruses de la terre et de l'enfer peuvent obtenir de moi-même le plus léger mouvement...

« Dans mon âme, une certaine humilité et un certain orguse combattent douloureusement et j'ai dégoût de toutes e choses. Ce genre d'humilité qui me montre destituée de tout bie de toute vertu et de toute grâce, qui me montre en moi la multude des vices et des vides, m'enlève toute espérance et n' cache toute miséricorde. Je me vois alors comme la maisdu diable, sa dupe, sa fille et son agent, chassée de toute rec' tude, de toute véracité, digne du dernier fond de l'enter ins rieur. Cette misérable humilité n'est pas l'autre, la vraie, ce qui écrase l'âme sous la bonté divine sentie. La fausse humill entraîne tous les maux. Engloutie en elle, je me vois entour de démons : dans mon âme et dans mon corps, je ne vois que d défauts. Dieu m'est fermé; puissance et grâce, tout est caché, souvenir même du Seigneur m'et interdit; me voyant damnée. ne m'inquiète pas de ma damnation, je ne m'inquiète pas mes crimes, que je voudrais n'avoir pas commis au prix de to les biens et de tous les maux qui peuvent être nommés...

contemple, dans l'abîme où je me vois tombée, la surabondance de mes iniquités, je cherche inutilement par cù les découvrir et les manifester au monde, je voudrais aller nue par les cités et par les places, des viandes et des poissons pendus à mon cou, et crier: Voilà la vile créature, pleine de malice et de mensonge. Voilà la graine du vice, voilà la graine du mal. Je faisais le bien aux yeux des hommes, je faisais dire: elle ne mange ni poisson ni viande. Écoutez-moi: j'étais gourmande et ivrogne; je faisais semblant de ne vouloir que le nécessaire; je jouais à la pauvreté extérieure... Ah! que je voudrais avoir au cou un collier ou un lacet et me faire traîner par les places et par les villes; et les enfants me traîneraient et diraient: « Voilà la misérable qui a menti toute sa vie»; et les hommes crieraient ainsi que les femmes: « Oh! voilà le prodige, le prodige qu'a fait Dieu! La malice cachée de toute sa vie vient d'ètre manifestée par ellemêne!

212. «M. is tout cela est peu de chose, et rien ne suffit; voici un désespoir nouveau, un désespoir inconnu. J'ai absolument désespéré de Dieu et de tous ses biens. C'est fini, c'est réglé, réglé entre Lui et moi. J'ai la certitude que dans le monde entier l'enfer n'a pas une autre proie aussi parfaite que moimème; toutes les grâces de Dieu, toutes ses faveurs, tout cela est pour exaspérer mon désespoir et mon enfer. Oh! je vous en supplie, mettez-vous en prière... que la justice de Dieu manifeste mon cœur; ma tête se fend, mon corps plie, mes yeux sont aveuglés de larmes, mes membres se disjoignent, parce que je ne peux pas manifester mes mensonges. Sache, toi qui écris, que toutes mes paroles ne sont rien auprès de mes maux, de mes iniquités et de mes mensonges; j'étais toute petite quand j'ai commencé.

Voilà ce que je suis obligée de dire dans le gouffre de

l'abaissement. Ét puis l'orgueil arrive!

Et je suis faite toute colère, toute superbe, toute tristesse, toute amertume et toute enflure. Les biens que m'a faits Dicu se changent dans mon âme en amertume infinie. Ils ne servent à rien! Ils ne remédient à rien! Ils excitent seulement une douloureuse admiration qui ressemble à une insulte faite à mon désespoir. Pourquoi toujours en moi ce vide de vertu? Pourquoi Dieu a-t-Il permis tout cela? Et puis je doute et je me dis:

Est-ce qu'll m'aurait trompée? Cette tentation ferme cache tout bien. Colère, orgueil, tristesse, amertume, enflurc peine, la parole ne peut rien exprimer de tout cela. Quand te les sages du monde et tous les Saints du paradis m'accablerais de leurs consolations et de leurs promesses, et Dieu Lui-mê de ses dons, s'Il ne me changeait pas moi-même, s'Il ne comme çait au fond de moi une nouvelle opération, au lieu de me fai du bien, les sages, les Saints et Dieu exaspéreraient au delà toute expression mon désespoir, ma fureur, ma tristesse, a douleur et mon aveuglement.

« Ah! si je pouvais changer ces torturcs contre tous les ma du monde et prendre toutes les infirmités et toutes les doulei qui sont dans tous les corps des hommes, je croirais ceux-ci pl légers et moindres. Je l'ai dit souvent que mes tourments soic changés contre le martyre, n'importe de quelle espèce!

« Mes tourments ont commencé quelque temps avant le ponficat du Pape Célestin (1294): ils ont duré plus de deux ans leurs accès étaient fréquents. Je ne suis pas encore parfaiteme guérie, quoique leur atteinte soit maintenant légère et seuleme extérieure. La situation étant changée, je comprends que l'âi broyée entre l'humilité mauvaise et l'orgueil, subit une immer purgation, par laquelle j'ai acquis l'humilité vraie, sans laque le salut n'est pas. Et plus grande est la purgation de l'âme, p grande est l'humilité. Plus l'âme est affligée, dépouillée et hui liée profondément, plus elle conquiert, avec la pureté, l'aptitu des hauteurs. L'élévation dont elle devient capable se mesu à la profondeur de l'abime où elle a ses racines et sa fondation

213. « O mon Dieu, dit de son côté sainte Thérèse, que peines intérieures et extérieures n'endure-t-on pas avant d'etrer dans la septième demeure. Il me semble quelquefois que l'âme les envisageait avant de s'y engager, il y aurait sujet craindre, vu sa faiblesse naturelle, qu'elle ne pût se résoudre à souffrir, quelque grand que soit l'avantage qu'elle en dût retire Et, après avoir énuméré ces diverses épreuves, la Sainte ajoul « Tant de peines réunies causent un tourment intérieur si se sible et si insupportable que je ne saurais le comparer qu'à ce qu'éprouvent les démons. (6° Demeure, ch. 1.)

214. « Je vous écris et je ne puis m'en empêcher, écriv sainte Chantal à saint François de Sales, car je me trouve

matin plus ennuyée de moi qu'à l'ordinaire. Je vois que je chancelle à tout propos dans l'angoisse de mon esprit, qui m'est causée par ma difformité intérieure, laquelle est bien si grande que je vous assure, mon bon seigneur et très unique père,

que je me perds quasi en cet abîme de misère.

« La présence de mon Dieu qui, autrefois, me donnait des contentements indicibles, me fait maintenant trembler de tout mon corps et frissonner de crainte. Il me semble que cet œil divin, que j'adore de toute la soumission de mon cœur, perce mon âme d'outre en outre et regarde avec indignation toutes mes œuvres, mes pensées et mes paroles, ce qui me tient dans une telle détresse de cœur que la mort même ne me semble point si pénible à supporter, et je m'imagine que toutes choses ont pouvoir de me nuire; je crains tout, j'appréhende tout, non que je craigne que l'on nuise à moi, comme à moi, mais je crains de déplaire à mon Dieu.

« Oh! qu'il me semble que son assistance s'est éloignée de moi! Cela m'a fait passer cette nuit dans de grandes amertumes, et je n'ai fait autre chose que dire: Mon Dieu, mon Dieu, hélas! pourquoi me délaissez-vous? Je vous appartiens, faites de moi

comme d'une chose qui est à vous.

« Au point du jour, Dieu m'a fait goûter, mais presque imperceptiblement, une petite lumière, en la très haute et suprême pointe de mon esprit; tout le reste de mon âme et ses facultés n'en ont point joui; mais elle n'a duré environ qu'un demi Ave Maria, et mon trouble s'est rejeté tout à corps perdu sur moi et m'a tout offusquée et obscurcie.

« Nonobstant la longueur de cette déréliction, mon très cher seigneur, j'ai dit, mais sans sentiment : Oui, mon Dieu, ce qui vous agréera, faites-le, je le veux; anéantissez-moi, j'en suis contente; accablez-moi, je le veux bien; arrachez, coupez,

brûlez tout ce qu'il vous plaira, oui, je suis à vous.

« Dieu m'a appris qu'il ne fait pas grand état de la foi, quand on en a l'expérience par les sens et les sentiments; c'est pourquoi contre mes contrariétés, je ne veux point de sentiment. Non, je n'en veux point, puisque mon Dieu me suffit. J'espère en Lui, nonobstant mon infinie misère, j'espère qu'Il me supportera encore; enfin, que sa volonté soit faite. »

215. On lit dans la Vie de saint Paul de la Croix (l. II, ch. XXIV):

« Ces leçons (d'humilité, de résignation et de confiance) le Pet Paul les suivait fidèlement tout le premier, au milieu des vextions de l'enfer, auxquelles se joignaient les contradictions di hommes et l'épreuve douloureuse des maladies.

« Tout cela n'était pourtant, à vrai dire, que la moind! partie de ses souffrances. Ce qui l'affligeait le plus, ce qui il causait un tourment mortel, c'était la crainte d'avoir perdu Diet de ne Le voir jamais. Le Seigneur lui avait retiré cette abo dance de lumières dont Il l'éclairait auparavant. Le pauvre Pa qui, par amour pour son Dieu..., avait tout abandonné, qui aurait donné mille vies pour Lui plaire, voyant maintenant à ce qu'il lui semblait, que Dieu était irrité contre lui, éloign de lui, perdu pour lui, ne pouvait trouver ni consolation, ni repul dans son malheur. Son cœur s'élançait vers lui de toutes s' forces, et cependant une main de fer paraissait le repousser. Voilà comment il expliquait son état à son directeur. « Figure vous voir un pauvre naufragé accroché à une planche d vaisseau : chaque flot, chaque coup de vent lui fait craindre e se nover. Figurez-vous encore un malheureux condamné à ! potence; son cœur bat continuellement en attendant d moment en moment qu'on le conduise au supplice : tell : est mi situation. »

C'est ce qui lui faisait dire en écrivant à un de ses religieux « Je suis environné de combats, mais Dieu n'en laisse riciparaître au dehors. Souvent jusque dans le sommeil, je vous confie, mais n'en parlez pas, j'ai à souffrir et je suis tou tremblant au réveil, et voilà des années que je me trouve dance triste état. Ce n'est rien pourtant en comparaison d'une autre grande croix qui pèse depuis longtemps sur moi sans aucun consolation. Je la compare à une grêle qui ravage tout. Je su comme un homme jeté en pleine mer, pendant la tempête, et qui personne n'offre une planche de salut, ni du ciel ni de li terre; il me reste pourtant un rayon de foi et d'espérance, ma si faible que je le vois à peine. »

On pourrait multiplier les citations, et il suffit d'être tant sor peu familiarisé avec la vie des saints personnages pour savoir que ces âmes, dont l'héroïsme nous étonne, ne sont point arrvées là sans un travail très profond de la grâce et des opérations de l'Esprit-Saint très salutaires, mais très rigoureuses.

## § 7. — La partie essentielle et les circonstances accessoires et variables de la purification spirituelle

216. « Il y a des Saints dont on ne raconte pas de telles choses, observe le P. Surin, mais, ajoute-t-il, souvent cela est suppléé par de grands travaux soufferts au service des âmes, ou bien par autre chos»; de plus, les écrivains en ont peu de connaissance, etant choses très secrètes. » (Cat., spir., t. I, 3º partie, ch. 111.) lette seconde raison nous paraît la plus fondée. Le plus souvent, n effet, ces épreuves sont tenues secrètes par ceux qui les abissent; on s'imagine autour d'eux qu'ils sont dans une érénité parfaite, pendant qu'ils passent par des crises et-

rovables.

Donnons-en un exemple emprunté à la vie du Vén. Libernann : « Un jour qu'il traversait l'un des ponts de Paris en compagnie d'un séminariste en proie à des peines violentes, il ssayait de le consoler avec toute la suavité de ses paroles et de on angélique sourire. Son compagnon, de plus en plus agité, ui dit brusquement : Ces conseils sont bons à donner, quand on est soi-même heureux et calme. On voit bien, à votre ton et à votre figure, que vous n'avez jamais passé par ces épreuves, vous ne souririez pas ainsi. — Ah! mon très cher, lui répondit lettement le consolateur, je ne vous souhaite pas de traverser e crible par où j'ai passé. Dieu veuille que jamais la vie ne vous soit à charge autant qu'elle l'est à moi-même. Je puis à cine passer sur un pont sans que la pensée de me jeter à l'eau ne me vienne pour en finir avec mes souffrances. Mais la vue de non Jésus me soutient et me rend patient. » (Vie, par le card. Pitra, ch. IV.)

Lo silence des historiens ne prouve donc pas qu'il n'y ait pas au, dans la vie de tel ou tel Saint, cette crise purifiante, puisp'elle a pu être cachée à ceux mêmes qui l'approchaient de plus

217. Du reste, il faut bien distinguer, dans ces phénomènes lécrits par les auteurs mystiques, ce qu'il y a d'essentiel, ce qu'éprouvent toutes les âmes d'élite, et les circonstances qui varient extrèmement d'un sujet à l'autre.

L. fond commun qui se retrouve toujours, ce sont les lumières excellentes que Dieu communique sur ses grandeurs infinies, sur le néant de la créature et la laideur du péché 1; c'est le sent ment d'impuissance que l'âme éprouve, perdant tous soutiens et ne pouvant s'appuyer que sur la puissance et l'miséricorde divines; c'est le dépouillement absolu, produit c par des peines très vives, ou par la soustraction de tout ce que charmait et réconfortait.

218. I. Parmi les circonstances qui varient de sujet à suje signalons d'abord l'époque où s'accomplit ce second travail à purification : de bonne heure chez les uns, plus tardivement chez les autres, mais toujours — les exemples que nous avoit donnés, et bien d'autres que nous pourrions apporter, prouvent — toujours quand l'âme est déjà fortement établidans la perfection. Pourrait-il se faire que la purification d'esprit fùt intimement liée à celle des sens, de façon à ce qu'n'y eût pas d'intervalle entre les deux? Peut-être, mais la règligénérale à laquelle nous ne voyons pas d'exception dans la vides Saints, c'est qu'entre les deux purifications il y a un étaint emédiaire pouvant se prolonger pendant des aunées 2.

II. La durée de la nuit de l'esprit varie également beaucoup suivant les personnes. Le cardinal Bona a cite un grand nombre de Saints qui, avant d'atteindre les degrés les plus élevés de la contemplation, restèrent de longues années dans les épreuves let plus effrayantes. Que ces épreuves appartiennent toutes à la nuit de l'esprit, nous ne le croyons pas; quelques-uns des exemples choisis par ce savant auteur semblent bien comprendre tout l'ensemble des purifications sensibles et spirituelles qui amènent l'âme à la sainteté. L'énumération qu'il fait n'en est pas moins instructive; elle montre comment les épreuves préparatoires aux faveurs les plus hautes peuvent avoir, selon les sujets, une durée bien différente. Il cite donc sainte Thérèse qui demeura dix-huit ans dans ces rudes labeurs, saint François d'Assise deux ans — le P. Surin dit trois ans, — la B. Claire de Montefalco quinze ans, sainte Catherine de Bologne cinque

<sup>1 «</sup> Connaissance de Dieu, connaissance de soi-même, voilà la perfection de l'homme. Cette double vue produit grâce sur grâce, lumière sur lumière, vision sur vision. » (S. Angèle de Foligno, ch. LXV.) Noverim te, noverim me, demandait saint Augustin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Nuit obscure, I, II, ch. 1er. <sup>3</sup> Via comp., ad Deum, cap. x. no 6.

sainte Marie l'Égyptienne dix-sept, sainte Madeleine de Pazzi cinq ans d'abord puis seize autres, le B. Suzo dix ans, le P. Balthazar Alvarez seize ans, Thomas de Jésus plus de vingt ans. Le P. Surin cite saint Éloi qui resta deux ans dans cet état; on peut encore ajouter sainte Angèle de Foligno qui, comme nous l'avons vu, y a passé deux ans; sainte Catherine de Gênes fut pendant quatorze mois dans l'état dont nous lui avons emprunté la description et, après ces quatorze mois, le souvenir poignant de ses fautes, qui jusqu'alors l'avait poursuivie jour et nuit, lui fut enlevé complètement, de telle sorte qu'elle ne le gardait pas plus que si tous ses péchés eussent été jetés au fond de la mer 1.

III. Tantôt ces épreuves purificatrices des facultés spirituelles sont continues, tantôt au contraire les mêmes phénomènes ne s'accomplissent que par intervalles, des périodes de consolations et de douceurs succédant aux périodes d'angoisses et de purification.

IV. Les moyens dont Dieu se sert pour faire sentir à l'âme ses misères et son impuissance, et pour la détacher d'elle-mème, sont aussi fort variés. Pour les uns Dieu emploiera les visions, révélations, paroles intérieures, etc.; pour d'autres des grâces moins éclatantes, et qui ne sont pas d'ordre miraculeux.

Sainte Thérèse nous signale les peines que cause à l'âme l'incertitude des voies par où Dieu la mène, les craintes qu'elle éprouve d'être trompée, les doutes du directeur, qui redoublent es angoisses de cette pauvre âme, les murmures, les critiques lu prochain, les maladies parfois terribles qui fondent sur elle.

Saint Jean de la Croix indique également les délaissements, es mépris de tous, même des plus intimes amis, comme une

epreuve assez ordinaire de la nuit de l'esprit.

De toutes ces contradictions, les plus pénibles — saint Pierre l'Alcantara, pourtant si passionné pour la pénitence, l'avouait sainte Thérèse — sont celles qui viennent des gens de bien. l'est là encore une épreuve très fréquente chez les Saints. Sainte Thérèse en connut l'amertume, saint Jean de la Croix dus encore peut-ètre. Saint J.-B. de la Salle, le B. de Montfort

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Sainte, comme nous le dirons, eut à subir plus tard un autre enre d'épreuves et de purification, dont la durée fut de dix ans.

furent condamnés, interdits par ceux qui auraient dû les encourager et les soutenir. Plus près de nous, dans notre xixe siècle, ces femmes admirables dont Dieu s'est servi pour faire de si grandes œuvres, la Vénérable Mère Marie de Sainte-Euphrasie Pollitier, fondatrice du Généralat du Bon-Pasteur, la Vénérable Mère Javouhey, fondatrice de la Congrégation de Saint-Josephi de Cluny, auraient-elles, comme elles l'ont fait, atteint les degrés héroï jues de la vertu, si elles n'avaient eu à subir, elles aussi, de semblables épreuves?

D'autres n'auront pas ce genre de peines, mais ils ressentironts vivement les difficultés des œuvres de zèle, les amertumes de la vie apostolique et surtout la douleur extrème que leur causents les iniquités de tant d'âmes qu'ils voudraient à tout prix gagner à Dieu. Cette pensée tirait des larmes au curé d'Ars : c'était peur lui une désolation amère de voir son Dieu si peu aimé, si indigne-

ment et si univ isellement offensé.

C'est encore une épreuve d'un genre différent que celle qui fut envoyée à saint Vincent de Paul : pris par les Turcs, il demeura de longs mois esclave à Tunis au mitieu des populations infidèles et barbares, où tout secours religieux lui laisait défaut et où son zèle ardent se trouvait réduit à l'impuissance. Tout cela acheva en lui l'œuvre de dépouillement et de soumission héroïque à la volonté divine, si bien commencée déjà.

De même l'état extraordinaire d'impuissance où M. Olier fut réduit quelque temps après sa conversion avait évidemment pour but de le détacher complètement de lui-même et de mener

jusqu'à l'héroïsme son esprit d'abnégation.

V. De tout ce que nous avons dit suit cette autre différence que certaines âmes concentrent en elles-mèmes toutes ces épreuves, sans que rien trahisse à l'extérieur le travail de purification qui s'accomplit dans le secret de leur cœur; d'autres, au contraire, surtout parmi les femmes, ne peuvent pas ne pas laisser percer au dehors l'abattement extrême où elles sont réduites. Sainte Catherine de Gènes, dit en parlant d'elle-même qu'elle était tell ment accablée et abîmée dans la vue des péchés qu'elle avait commis contre Dieu, qu'elle avait plutôl l'air d'une bête sauvage épouvantée que d'un être raisonnable ». (Dialogue, 1<sup>re</sup> partie, ch. xi.)

219. Remarque. - Il ne faudrait pas, cependant, rapporter

toutes les peines que les Saints ont à endurer à cette crise salutaire que saint Jean de la Croix appelle la nuit de l'esprit. Nous pensons qu'il faut ranger parmi les purifications de cette nuit seulement les épreuves qui ont pour but d'affermir l'âme pour l'amener à l'héroïsme. Plus tard, quand cette âme sera bien fondée en humilité et embrasée de charité, les épreuves ne disparaîtront pas de sa vie, mais elles n'auront plus ce caractère d'anxiété, de trouble, ce sentiment de délaissement, d'abandon de Dieu, qu'elles ont le plus souvent à l'entrée de la vie héroïque.

#### CHAPITRE III

## Dispositions intimes des âmes héroïques

§ 1er. — Effets de la purification spirituelle

Nous avons indiqué quel était le but de cette crise douloureuse, que saint Jean de la Croix nomme la nuit de l'esprit; il nous reste à montrer par des exemples les effets merveilleux qu'elle produit.

220. Dépouillement. — D'aberd leur dépouillement est bien

près d'être absolu.

Sainte Chantal dépeint avec une touchante simplicité l'état de dépouillement où elle était parvenue : « Je suis bien aise, écrivait-elle, le 9 août 1916, à saint François de Sales, qui était alors souffrant, de ce que vous garderez votre solitude, puisqu'elle sera encore employée à l'utilité de votre chère âme; je n'ai pu dire notre, car il me semble n'y avoir plus de part, tant je me vois dénuée et dépouillée de tout ce qui m'était le plus précieux.

« Mon Dieu! mon vrai père, que le rasoir a pénétré avant... Il m'est venu aujourd'hui dans la mémoire qu'un jour vous me commandiez de me dépouiller. Je vous répondis : je ne sais plus de quoi; et vous me répartîtes : Ne vous l'avais-je pas blen dit, ma fille, que je vous dépouillerais de tout! O Dieu! qu'il nous est aisé de quitter ce qui est autour de nous! Mais quitter notre

peau, notre chair, nos os, et pénétrer dans l'intérieur et jusqu'à la moëlle, qui est ce que nous avons fait, ce me semble, c'est une chose grande, difficile et impossible à autre qu'à la grâce de Dieu. A Lui seul donc est due la gloire, et qu'elle Lui soit rendue

à jamais! »

Et le saint évêque l'encourageait à cette abnégation totale « Ne pensez plus ni à l'amitié, ni à l'unité que Dieu a fait entre nous, ni à vos enfants, ni à votre cœur, ni à votre âme, enfin, chose quelconque, car vous avez tout remis en Dieu. Revètez vous de Notre-Seigneur crucifié, aimez-Le en ses souffrances faites des oraisons jaculatoires là-dessus. Ce qu'il faut que vou fassiez, ne le faites plus parce que c'est votre inclination, mai purement parce que c'est la volonté de Dieu. » (Lettre du 10 aoûl 1619.)

Sainte Catherine de Gènes raconte qu'après avoir passé par le rudes épreuves dont nous avons parlé, « un rayon d'amour furépandu dans son cœur, et ce rayon était tellement ardent expénétrant, et transperça si complètement son âme et son intérieur, qu'il lui enleva tous les amours, appétits, délectations expropriétés que jamais elle avait eus ou pu avoir en ce monde

(Ch. xII.)

221. Passivité. — La Vén. Marie de l'Incarnation affirme diverses reprises qu'elle avait fait au Seigneur un si comple abandon de sa volonté, qu'll s'en était emparé et l'avait commenchaînée à la sienne : « Je ne puis dire si l'âme étant ainpossédée, il lui serait possible de se délivrer de ce qu'elle souffrear alors il semble qu'elle n'ait aucun pouvoir d'agir, ni même de vouloir, non plus que si elle n'avait point de libre arbitre. I semble que l'amour se soit emparé de tout, lorsqu'elle lui en fait la donation par acquiescement dans la partie supérieure d'esprit. » (Vie, par Cl. Martin, ch. xxviii, p. 154.) « L'âme expérimente ce que c'est que la véritable pauvreté d'esprit, na pouvant vouloir que ce que la divine volonté veut en elle. (Lettres, CII, p. 237.)

Cette prise de possession de la volonté humaine par Dieu, que du reste n'est pas continue, ne détruit nullement la liberté e ne nuit en rien au mérite, parce qu'elle a été vivement désirée e qu'elle demeure joyeusement acceptée. Elle se manifeste sur tout au moment de l'oraison, « Dans mon oraison, écrivation de l'oraison, »

encore la Vénérable à son Fils, je parle à Dieu selon le mouvement qu'Il me donne. Si l'attrait est de sa grandeur et ensemble que je voie mon néant, mon âme Lui parle conformément à cela. S'il est de ses amabilités et de ce qu'en soi Il n'est qu'amour, mes paroles sont comme à mon Époux, et il n'est pas en mon pouvoir d'en dire d'autres... En d'autres rencontres je porte un état crucifiant; mon âme contemple Dieu, qui cependant semble se plaire à me rendre captive : je voudrais l'embrasser et traiter avec lui comme à mon ordinaire, mais Il me tient comme une personne liée; dans mes liens je vois qu'Il m'aime, mais pourtant je ne Le puis embrasser. Ah! que c'est un grand tourment! Mon âme cependant y acquiesce, parce qu'il ne m'est pas possible de vouloir un autre état que celui où sa divine Majesté me veut 1. »

222. Paix. — Ce grand dépouillement et cet anéantissement de la volonté sont accompagnés d'une paix profonde. Entendons encore le témoignage de sainte Chantal: « Je sens mon esprit tout libre et dans je ne sais quelle consolation profonde et infinie de se voir ainsi entre les mains de Dieu. Il est vrai que le reste demeure toujours fort étonné, mais en faisant bien ce que vous me dictez, mon unique père, comme je ferai sans doute avec le secours de Dieu, tout ira toujours mieux. »

Et, dans un autre billet du même jour, elle dit encore : « Je ne vous ai pas dit que je suis avec peu de lumière et de consolation intérieure : je suis seulement paisible partout. » (9 août

1619.)

« Quand Dieu, dit le P. Surin, a conduit l'âme par les travaux ou par les passages ténébreux de la montagne, et qu'Il commence à lui faire voir la lumière de la région sublime de son amour, Il fait écouler sur elle une paix abondante comme un grand fleuve: Declinabo super eam quasi fluvium pacis (Isaïe, LXVI, 12.) Ce sont des torrents de paix: non seulement c'est un calme qui ressemble à la bonasse de la mer, ou au cours tranquille des grands fleuves, mais cette paix et ce repos divin

<sup>1</sup> Même dans cet état sublime d'oraison les distractions sont possibles, mais elles sont légères. La Vénérable dit en effet : « Comme rien de matériel ne se trouve en cette occupation intérieure, parfois mon imagination me travaille par des bagatelles qui, n'ayant point de fondement, s'en vont comme elles viennent. » (Lettre 132, p. 301 et 302.)

viennent dedans comme des torrents qui l'inondent, et l'âmisent vraiment, après les tempêtes passées, comme des inondations de paix. » (Amour de Dieu, III, 2.)

223. Humilité. — Un autre fruit de cette profonde purifica

tion, c'est une humilité vraiment héroïque.

« L'amour excessif auquel l'âme est en proie lui fait sentir avec d'amers regrets, combien ses œuvres sont peu en rappor avec ses désirs, car elle souhaiterait et trouverait doux de se donner mille fois la mort pour Dieu. Elle se croit un être for inutile et dont la vie est stérile. Il en résulte un autre admirable effet d'humilité: l'amour lui montrant d'abord tout ce que l'or doit à Dieu, puis lui faisant estimer défectueuses et impar faites les actions qu'elle fait pour Lui, elle se croit la plus maur vaise des créatures. » (Nuit obscure, 11, 19.)

« Si dans cet état on lui adresse une louarge, la chose lui fai. l'effet d'une mauvaise plaisanterie. » (Sainte Angèle de Foligne

ch. LIV.)

« En effet, voyant clairement que, si elle a quelque bien, elli l'a reçu de Dieu et qu'il ne vient en aucune manière d'elle-même elle souffre, dans les commencements surtout, un intolérabli tourment, quand elle s'entend louer. » (Sainte Thérèse, 6° Demeure, ch. 1<sup>er</sup>.)

C'est, en effet, l'un des principaux fruits des épreuves puri fiantes, de fairo connaître à l'âme sa misère ou, pour mieux dire, cesont ces lumières que Dieu lui communique sur elle-mêm

qui produisent en elle ces douleurs purificatrices.

« Une fois, dit sainte Marguerite-Marie, m'étant laissée alle à quelque mouvement de vanité en parlant de moi-même, mon Dieu! combien de larmes et de gémissements me causs cette faute! Car lorsque nous fûmes seul à seule, Il me repri en cette manière et d'un visage sévère : « Qu'as-tu, ô poudre e cendre, de quoi te pouvoir glorifier, puisque tu n'as rien de to que le néant et la misère, que tu ne dois jame is perdre de vue non plus que sortir de l'abime de ton néant? Et, afin que l grandeur de mes dons ne te fasse méconnaître et oublier ce qu tu es, je t'en veux mettre le tableau devant les yeux.

« Et aussitôt, me découvrant cet horrible tableau, il me fir voir un raccourci de tout ce que je suis; ce qui me surprit s fort, avec tant d'horreur de moi-même, que s'Il ne m'ayai. soutenue, j'en s rais pâmée de douleur, ne pouvant comprendre l'excès d'une si grande bonté et miséricorde de ne m'avoir pas encore abimée dans l'enfer et de me supporter, vu que je ne pouvais me supporter moi-même. C'était là le supplice dont Il punissait en moi les moindres mouvements de vaine complaisance; ce qui m'obligeait quelquefois de Lui dire : « O men Dieu, hélas! ou faites-moi mourir, ou cachez-moi ce tablear, je ne peux vivre en le voyant « Car il imprimait en moi d's peines insupportables de haine et de vengeance contre moi-même; et, l'obéissance ne me permettant pas d'exécuter sur moi les rigueurs que cela me suggérait, je ne peux exprimer ce que je souffrais. »

Aussi, ces grands serviteurs de Dieu sont si profondément convaincus de leur abjection, que les dons de Dieu les plus extraordinaires ne leur inspirent aucune pensée de vainc complaisance; on les voit accomplir les œuvres les plus merveilleuses, opérer des miracles et garder d'eux-mêmes les sentiments

les plus humbles.

Sainte Angèle de Foligno nous montre bien cette profondeur de l'humilité des Saints. « Le Seigneur me disait : ô ma bienaimée, ô mon épouse..., je ferai en toi de grandes choses en présence des nations; je serai connu en toi, glorifié, clarifié en toi, le nom que je porte en toi sera adoré à la face des nations. »

Il ajouta mille autres choses.

« Mais moi, pendant que je l'écoutais, considérant mes pechés et mes défauts, je me disais: Tu n'es pas digne de tous ces grands amours. Le doute me prit, et mon âme dit à celui qui parlait: « Si tu étais le Saint-Esprit, tu ne me dirais pas ces choses inconvenantes, car je suis fragile et capable d'orgueil. » Il répondit: « Eh bien! essaie, essaie de tirer vanité de mes paroles; essaie donc, tâche un peu, essaie de pens r à autre chose. » Je fis tous mes efforts pour concevoir un sentiment d'orgueil; mais, tous mes péchés me revenant à la mémoire, je sentis une humilité telle que jamais dans toute ma vie!. « (Ch. xx.)

L'humilité c'est la vérité. On voit par tout ce que nous avons dit combien se tromperaient ceux qui prendraient pour de la folie l'humilité des Saints. La folie, elle est dans l'orgueil; l'humilité est la vraie sag sse, c'est la connaissance parfaite de Dieu et de soi-même.

224. Puissance de la charité. — Dans ces âmes humbles et dépouillées, l'amour divin n'a pu manquer de prendre des proportions inouïes. Les actes de charité qu'elles produisent sont de beaucoup plus intenses et plus méritoires que ceux des âmes parfaites elles-mêmes. « Quand Dieu met une âme dans cet état de ténèbres mystiques, dit le P. Lallemant, Il lui dilate l'entendement et la volonté, la rendant capable de produire des actes d'une éminente perfection. »

D'après l'enseignement de saint Thomas et de nombreux théologiens, les bons anges ont mérité la béatitude éternelle par un seul acte de charité et de soumission à Dieu, comme les mauvais ont mérité l'enfer par un seul acte coupable; cependant leur mérite est extrêmement divers, les anges du premier chœur, les Séraphins, étant immensément supérieurs en mérite et en gloire à ceux des derniers chœurs. On croit, en outre, et c'est l'opinion commune, que les élus, à leur entrée dans la Patrie, prennent place dans la hiérarchie bienheureuse parmi les anges dont ils ont égalé les mérites, les plus saints atteignant seuls les chœurs les plus élevés.

Il suivrait donc de là que les anges des degrés supérieurs, les Chérubins, les Séraphins, auraient pu, dans un seul acte, produire autant d'amour que les hommes les plus parfaits dans toute une vie d'héroïsme et de sainteté.

Qui pourrait contester à Dieu le pouvoir de créer des êtres qui, en un acte, méritent autant que d'autres en un million?

Sans doute, parmi les hommes, la différence ne pourra jamais être aussi grande que dans le monde angélique : les hommes ont tous la même nature, tandis que les anges des divers chœurs sont spécifiquement différents. Cependant, même parmi les hommes, il peut y avoir des différences très grandes, les uns pénétrant bien plus profondément que les autres dans l'intelligence des choses divines et se portant avec une énergie de volonté bien plus intense à l'amour des biens surnaturels, et spécialement à l'amour de Dieu lui-même.

225. C'est cette sorte d'agrandissement des facultés spirituelles que veut exprimer le P. Lallemant dans les paroles que nous avons citées. C'est ce qu'avait dit avant lui sainte Angèle de Foligno: « Quand le Seigneur découvre sa face, il dilate l'âme, et verse dans cette capacité subitement agrandie des joies

et des richesses inconnues... Je vois, dit-elle plus loin, comment le Seigneur, depuis les jours d'autrefois, a agrandi ma

capacité de Le connaître. » (Ch. xxvII.)

« Au milieu de leurs grandes ténèbres, dit de son côté le P. Surin, où cet état d'affliction les engage, il se fait un grand jour dans leur âme et, en vertu de cette lumière et par la force de la grâce qui la suit, ces personnes voient plus clairement les vérités de la foi et les choses spirituelles, connaissant l'intérieur de leur âme et tous leurs défauts, tout étant débrouillé en elles; ainsi, quand le jour se fait au milieu de la nuit, on voit distinctement les objets qui ne se voyaient auparavant qu'avec peine. » Puis, un peu plus loin, il dit encore : « Dieu verse en ces âmes des trésors de sagesse et de science, des connaissances très hautes des choses divines, abondance de conseils et de lumières tant pour eux que poi r autrui. Premièrement, ils connaissent les mystères de la foi d'une facon si relevée et si particulière qu'ils semblent les pénétrer profondément, quoique néanmoins audessous de leurs grandeurs; et cela par une lumière si sublime, qu'on peut dire sans exagérer que les sentiments qu'ils ont en suite de ces lumières touchant les mystères de l'Incarnation, de l'Eucharistie et de la Passion, de la communication des grâces et généralement de toute l'économie du christianisme, sont si hauts qu'il n'y a pas plus de proportion entre ce qu'ils en connaissent et ce qu'on en sait d'ordinaire par la théologie et science commune aux hommes, qu'il y a entre les connaissances des enfants et celles des philosophes sur des choses naturelles ...

« Quant aux biens de la volonté accordés à ces âmes, ce sont des communications amoureuses avec l'Époux céleste qui ne se peuvent bonnement décrire. Elles ont des ardeurs incroyables, des délices et des caresses de ce même Époux, qui surpassent de beaucoup la portée de nos imaginations et la force même de la nature ; celle-ci ne les pourrait soutenir, si Dieu ne la soutenait lelle-même; c'est pourquoi il est dit : Quæ est ista quæ procedit deliciis affluens, innixa super Dilectum? Ces grâces, en un mot, sont de telle sorte qu'il vaut mieux se taire que d'en parler; rependant, nous pouvons dire, en général, que c'est une perpétuelle application de l'âme à Dieu et un commerce réciproque de biens donnés et de louanges rendues; en façon que l'âme

porte une si grande expérience des goûts surnaturels qu'ell préfère un moment de son entretien avec Dieu à toutes le délices de la terre, et à tout ce que Dieu peut créer et donne hors de cette communication. » (Catéch. spir., t. I, 4º partis ch. VII.)

### § 2. — Faveurs accordées aux âmes qui ont subi la rigoureuse purification de l'esprit

226. Il est donc impossible d'expliquer à quel degré de fe et d'amour s'élèvent les âmes qui ont passé par cette rude pun gation; impossible même de comprendre comment un seul act de charité de leur part surpasse en valeur et en mérite beaucou de nos actes de charité, quelque désintéressement et quelque

perfection que nous nous appliquions à y mettre.

227. Les goûts spirituels et les sentiments de délices que Die leur fait éprouver ne les élèvent pas moins au-dessus du niveau ordinaire des chrétiens. Elles-mêmes ne savent qu'en dire, « Ce sentiments, qui donnent à leur entendement tant de connais sances, n'ont point de paroles qui leur soient proportionnées tout de même qu'une personne qui viendrait des Indes, ayan goùté les fruits de ces pays-là, ne pourrait aucunement explique! la différence de tels fruits, bien qu'elle en cut une notion trè parfaite, parce qu'il n'y a point de paroles propres à telle cheses. Même ici, celui qui voudrait expliquer à un autre I différence d'entre le muscat, l'abricot et le melon, serait bien et peine et ne pourrait que par un geste, ou par quelque so d'admiration, expliquer sa pensée, quoique au-dedans la cor naissance qu'il a d'un de ces fruits, pour le distinguer de l'autre ait en soi-même une grande étendue. Aussi, dans les chose surnaturelles, les sentiments et les connaissances qu'on en sont de telles diversités d'objets que, pour les expliquer, il 1 se trouve point de paroles : Non licet homini loqui. » (Surin, loc citato.)

Ceci est particulièrement frappant dans le livre des Visior et Instructions de la B. Angèle de Foligno. Cherchant à rendre compte des joies et suavités que Dieu lui faisait goûter, elle retrouve à dire que des paroles de ce genre, qui reviennent sou vent : « Et cette joie est inénarrable et bien différente de toute

les joies dont j'ai précédemment parlé »: puis, elle s'indigne de la faiblesse des termes qui demeurent si éloignés de la réalité.

Citons d'elle quelques passages :

« Quand l'âme est élevée au-dessus d'elle-même, illustrée par la présence de Dieu, quand Dieu et elle se sont rencontrés dans le sein l'un de l'autre, elle conçoit, elle jouit, elle se repose dans les divins bonheurs qu'elle ne peut raconter. Ils écrasent toute parole et toute conception. Et, plus loin, elle dit encore : « Souvent mon âme est élevée en Dieu à de si foudroyantes joies que leur durée serait intolérable au corps qui laisserait là sur place ses sens et ses membres... Délectation, plaisir, joie, tout se succède sans se ressembler. Oh! ne me faites plus parler, je ne parle pas, je blasphème, et si j'ouvre la bouche au lieu de manifester Dieu, je vais Le trahir. »

L'embarras qu'éprouvent à les décrire ceux qui ont ressentices émotions pleines de délices montre combien elles surpassent toute imagination. Ainsi s'explique le mot de saint Ignace, « que les vies des Saints qui sont écrites ne disent point les choses les p'us excellentes des Saints, et que ce qu'il avait reçu de Dieu était plus que tout ce qu'il voyait écrit de leur vie. » (Surin, loce

citato.)

228. Les faveurs accordées par Dieu à ces âmes, nous l'avons déjà remarqué, peuvent rester dans l'ordre de la foi; elles sont alors admirables et sublimes sans être miraculeuses. Elles peuvent, au contraire, revêtir un tel caractère d'étrangeté et de merveilleux, qu'il y ait vraiment miracle. Tels sont les ravissements, vols d'esprit, révélations, visions, etc. On peut en voir la description dans sainte Thérèse (6º Demeure, ch. III et suiv.), dans saint Jean de la Croix (Cant. spir., str. XIII), etc.

De ces derniers dons nous dirons seulement qu'à notre avis un grand nombre d'âmes héroïques en sont favorisées. Elles sont devenues si chères à Dieu qu'Il use avec elles de la familiarité la plus tendre; Il les admet comme naturellement à la connaissance de ses secrets et leur octroie des communications toutes divines. Encore n'en connaît-on que la plus petite partie, 'humilité de ces amis de Dieu leur faisant tenir caché le secret du Roi des rois. Si le saint Curé d'Ars n'avait été obligé, pour le pien des âmes, de manifester les lumières vraiment miraculeuses qui lui faisaient pénétrer les secrets des cœurs, et qui lui permettaient souvent de connaître mieux qu'eux-mêmes les fautes de ses pénitents, qui donc aurait su que Dieu lui accordait de si hautes faveurs?

229. Néanmoins, selon la remarque que fait saint Jean de la Croix, avant d'énumérer les diverses faveurs accordées aux âmes fiancées — car le Saint appelle l'état que nous venons de décrire l'état des fiançailles — « il ne faut pas croire que tous ceux à qui il est donné de parvenir à cet état sublime participent à toutes ces grâces, ni que chacun d'eux possède, ou de la même sorte, ou au même degré, les connaissances et les impressions qui s'y rattachent. Aux uns Dieu donne davantage, aux autres Il accorde moins; les uns reçoivent d'une certaine manière et les autres sous une forme différente; et cependant ils sont tous élevés à l'état de fiançailles spirituelles. » (Cant. spir., str. XIV).

Quoi qu'il en soit, voici, pour terminer cette question, l'énumération, d'après saint Jean de la Croix, des bienfaits admirables accordés par Dieu, dans une mesure plus ou moins grande, aux âmes purifiées : «L'âme voit et possède, dans l'union qu'elle a acquise avec Dieu, une abondance de richesses inestimables: elle y trouve le repos et le plaisir qu'elle désirait, elle y reçoit sur la Divinité des lumières merveilleuses, qui lui révèlent d'admirables secrets, et c'est là un des mets qu'elle savoure le plus délicieusement. Elle sent en Dieu une puissance et une force terribles, en présence desquelles disparaissent toute autre force et toute autre puissance - c'est là le secret de cet héroïsme dont elle tait preuve dans la pratique de toutes les vertus, héroïsme dont nous avons fait plus haut la description - elle goûte en Lui une ineffable douceur et des délices spirituelles incomparables, elle y trouve la lumière divine et une parfaite, quiétude; elle jouit d'une manière très relevée de la sagesse de Dieu, qui resplendit dans l'harmonie des créatures et dans les œuvres divines 1, elle se sent remplie de biens, délivrée et à

<sup>1</sup> Ces lumières, qui lui donnent une joie très douce en lui montrant la sagesse de Dieu dans ses œuvres, lui causent aussi des peines extrêmement vives quand elle voit les créatures se dérober au plan divin et ne pas donner à un Dieu si grand et si bon la gloire qu'elles Lui doivent. De là son affliction à la vue des fautes des pécheurs et aussi à la vue de a propre misère et de son impuissance à glorifier le Seigneur autant qu'Il le mérite.

l'abri de tout mal. Mais, par-dessus tout, elle comprend qu'elle jouit d'un amour inappréciable, qui fait toute sa nourriture

et dans lequel elle est confirmée. » (Ibid.)

230. Certains auteurs ont essayé de classer méthodiquement les faveurs diverses accordées par Dieu à ces âmes d'élite et d'en indiquer l'ordre de succession. C'est là, à notre avis, une tâche impossible; bien plus, ce serait une erreur manifeste de prétendre établir un ordre régulier et systématique dans les phénomènes, miraculeux ou non, qui se succèdent dans cet état. Transports, touches divincs, liquéfaction ou écoulement de l'âme en Dieu, angoisses d'amour, langueurs d'amour, blessures d'amour, extases, ravissements, vols d'esprit, visions imaginaires, visions intellectuelles, apparitions de Notre-Seigneur, révélations, etc., toutes ces grâces sont susceptibles de mille combinaisons, diverses : elles peuvent se rencontrer toutes dans un même sujet, tandis qu'un autre n'en éprouvera que quelques-unes; elles peuvent aussi s'entremèler de bien des manières différentes.

« Dans l'ordre de la grâce, écrivait le P. Libermann, il y a plusieurs choses qui se combinent et qui, par conséquent, nous empêchent d'y suivre l'ordre et l'enchaînement que Dieu met dans ses œuvres, parce que nous ne connaissons pas toujours toutes ces choses, qui se combinent ensemble, ni le degré de chacune d'elles. Ces choses sont : 1º la prédestination éternelle de Dieu sur chaque âme, sur son degré de gloire et son degré de grâce; 2º la malice de l'homme qui s'oppose à cette grâce, je veux dire le degré de cette malice; 3º la volonté humaine avec ses différents penchants et affections, qui répond plus ou moins à cette grâce divine; 4º le caractère, le tempérament et les dispositions intérieures de chacun, ce qui apporte de si grandes modifications à l'action de la grâce: 5º les circonstances extérieures dont le sujet est environné. Tout cela influe considérablement sur les âmes et produit des variations sans nombre dans leur état intérieur... Arrivée à la contemplation, l'âme passe par différents états, car l'oraison se perfectionne à mesure que l'âme avance; mais qu'il y ait un ordre et un enchaînement suivi, je ne le crois pas, Cela dépend uniquement de la perfection avec laquelle on avance et des desseins de Dieu sur chacun. Défiez-vous des auteurs qui veulent

tout savoir et tout régler. » (Libermann. Lettre du 9 août 1842.)

Le P. Lallemant est du même avis. « Dans les diverse communications que Dieu fait aux âmes de ses dons et de se visites il n'y a point d'ordre certain et limité, de manière qu'o puisse dire : après cette opération, par exemple, suivra cettl autre. Sainte Thérèse donne cet avis et dit que l'ordre qu'ell met entre les faveurs qu'elle reçut de Dicu, n'est que pour elle et marque seulement ce qu'elle avait expérimenté. » (Docta spir., dernier paragraphe.)

#### § 3. - Légères imperfections des âmes héroïques

231. No semble-t-il pas qu'il ne manque rien aux âme héroïques et qu'elles sont parvenues au plus haut degré de perfection que l'on puisse atteindre ici-bas?

Nons verrons, en traitant du septième degré, qu'il est un sainteté plus élevée encore. Les imperfections de ces âmes sorbien petites et difficiles à apercevoir; cependant, aux yeu du Dieu de toute sainteté, il manque quelque chose à leuperfection.

Ainsi elles consentiront peut-être à contenter certaines incl nations naturelles presque imperceptibles, aimant mieux un chose qu'une futre; elles s'attacheront quelque peu aux const tations spirituelles i; dans leurs rapports avec le prochain, ellagiront quelque fois par une condescendance trop humaine.

« Je suis bien heureux, Seigneur, dit Suzo dans son colloque des neufs rochers, de contempler la perfection des habitant de ce rocher (le huitième), ceux-là du moins doivent être un

à leur principe.

"Jésus-Christ. — Tu te trompes, Henri; Dieu, il est vrai, l'comble de grâces extraordinaires; les anges leur font voir d'choses divines sous des formes et des images sensibles; leur ân est ornée d'admirables vertus, et ils approchent plus que to les autres de l'union parfaite, mais ils ne sont pas encore arrivau sommet de la montagne et au dernier degré de la perfectic

"Henri. — D'où vient qu'ils ne sont pas encore en possessi-

<sup>1</sup> Cf. Cantique spirituel, strophes XXVI et XXVIII.

de l'union parfaite et qu'ils ont tant de difficultés pour arriver à leur principe et pour parvenir au sommet de la montagne? « Jésus-Christ. — Il y a deux obstacles, qui sont les ruses les plus parfaites de l'ennemi. Le premier est que, quand ils re-

« Jésus-Christ. — Il y a deux obstacles, qui sont les ruses les plus parfaites de l'ennemi. Le premier est que, quand ils reçoivent le rayon divin, ils s'y attachent avec ardeur et veulent quitter le rocher pour voler plus haut. C'est une imperfection qui les éloigne, à un certain degré, de l'union parfaite; ils ne s'aperçoivent pas du défaut caché de la volonté et, parce qu'ils n'ont pas entièrement déraciné de leur cœur jusqu'aux désirs des consolations divines, ils ne peuvent avancer davantage. Le s cond obstacle est qu'ils se complaisent, sans le savoir, dans les voirs ex raordinaires par lesquelles Dieu les conduit, et dans les secrets célestes qu'Il leur révèle par des visions et des extases. Dieu voit ce défaut; mais, comme Il sait combien la nature est difficile à détruire, Il leur pardonne et les conserve dans ce même degré de sainteté et de grâce. »

« Il me parut, dit sainte Véronique Juliani, que le Seigneur me donna une certaine lumière sur les défauts que je commets à journées: Il me reprocha certaines paroles oiseuses et beaucoup de pensées inutiles, et encore de n'avoir pas tout fait par pur amour, mais d'avoir mèlé à mes œuvres un peu d'amour-

propre. » (Diario, 1 Maggio, 1694.)

232. Ce sont là, sans doute, des taches fort légères, puisque ces âmes, dont l'amour est pourtant si délicat et si perspicace, les aperçoivent à peine. Et cependant il est vrai de dire qu'en elles la partie sensible n'est pas encore complètement domptée, ni la nature parfaitement assujettie l. Le démon parvient donc à leur nuire quelque peu; il y met du reste un très grand acharnement. « Il emploie, nous dit saint Jean de la Croix, oute sa perfidie, il met en œuvre tous ses artifices pour réussir a troubler l'âme et à lui ravir quelque chose, si peu que ce soit, lu bien dont elle jouit. Il semble, en effet, bien préférable a cet esprit maudit de priver une âme parvenue à l'état que nous décrivons, de quelque degré de gloire, de bonheur et de lichesse spirituelle, plutôt que d'en précipiter une foule d'autres lans un abîme de crimes énormes, parce que celles-ci n'ont rien ru presque rien à perdre, tandis que la bien-aimée de l'Époux

<sup>1</sup> Cf. Cantique spirit., strophe XV sub fine.

possède d'inappréciables richesses. Perdre une petite quanti d'or très pur est un bien plus grand malheur que de perdre un quantité considérable de métal commun et vulgaire. » (Can spir., str. XVI.)

#### § 4. — Mérite et sainteté de ces âmes d'élite

233. Malgré ces taches légères imperceptibles à des yeu mortels, l'âme purifiée mène une vie admirable. Elle entrepren avec courage les travaux les plus pénibles, les œuvres les plus ardues, elle supporte avec paix les épreuves les plus dure Grâce, en effet, à la force sublime que l'Esprit-Saintlui a comminiquée, à sa confiance en Dieu, que la purification bien suppotée a rendue plus ferme encore, ces épreuves ne lui causent plu les mêmes angoisses, les mêmes doutes cruels; « elles ne miritent plus le nom de peines, nous dit sainte Thérèse, puisqu'l'âme, en les souffrant, connaît que ce sont de grandes faveu de Dieu, et qu'elle en est très indigne ». (6º Demeure, ch. 1ºr.)

Quelle somme de mérites n'amassent pas des cœurs si bie disposés, combien ne sont-ils pas chers à Dieu! Plus on consdère la puissance de leur intercession, qui se mesure à la graideur de leur sainteté, plus on comprend ces paroles de Notr-Seigneur à Suzo: «Si l'Église possédait beaucoup de ces granserviteurs de Dieu, les affaires de la chrétienté iraient bien mieu

qu'elles ne vont. »

#### § 5. — Direction de ces âmes

234. Arrivée à ce point de la vie spirituelle, l'âme est évider ment sous l'influence constante de la grâce et sous la directic pour ainsi dire continue de l'Esprit-Saint. Le rôle du père spir tuel doit donc se borner à faire suivre à l'âme cette directio divine et à l'empêcher de s'en écarter jamais. Il n'a plus guè besoin d'exhorter, de suggérer, d'imposer des pratiques, ma plutôt de surveiller, de donner aux inspirations de la grâce contrôle extérieur, aux œuvres le mérite de l'obéissance, et préserver l'âme d'entraînements imprudents.

Combien ce rôle est délicat! Chez certaines âmes qui pr

tiquent d'héroïques vertus, l'activité naturelle mêle encore son impulsion aux motions de la grâce et peut conduire à des sacrifices inconsidérés, à des privations, à des austérités nuisibles 1. Mais aussi, et plus souvent, le Seigneur qui dirige ces âmes a des vues toutes différentes des vues humaines; et l'on se tromperait grossièrement en voulant soumettre tous leurs actes au contrôle insuffisant de la sagesse humaine. Un directeur qui condamnerait une entreprise, même en apparence déraisonnable, d'une âme sainte, pourrait entraver l'œuvre de Dieu. Ainsi aurait fait celui qui aurait voulu empêcher sainte Thérèse d'entreprendre sa réforme, sainte Marguerite-Marie de propager le culte du Sacré-Cœur. De même Dieu demande parfois à des âmes généreuses des mortifications extraordinaires et qui semblent imprudentes : les jeûnes du B. J.-B. Vianney étaient certes, absolument contraires à toutes les règles de la sagesse humaine; si un directeur avait voulu l'arrêter dans cette voie, I se serait opposé aux desseins de Dieu, et il aurait nui à la sainteté du bon Curé.

235. L'art de la direction est le plus noble, mais aussi le plus lélicat de tous les arts, ars artium regimen animarum, et celui qui est appelé à l'exercer doit demander instamment au Seigneur es lumières nécessaires. Mais si ce devoir de la prière s'impose tout directeur, n'eût-il à conduire que des âmes d'une vertu commune, il devient d'autant plus impérieux que les âmes

confiées à ses soins sont plus élevées en perfection.

Diriger une âme d'élite appelée par Dieu à la pratique l'héroïques vertus est une charge redoutable; celui qui l'a reçue doit redoubler de soins dans le travail de sa propre sanctication, s'appliquer lui-même à pratiquer le renoncement desolu et l'amour divin dans toute sa perfection. En effet, plus es propres dispositions seront parfaites, mieux il comprendra es dispositions intimes des âmes saintes et aussi la conduite de Dieu sur elles : ceux qui ne sont pas fervents, fussent-ils très doctes, ne peuvent comprendre ce qui se passe dans le cœur des faints, et leur complète inexpérience des opérations mystiques

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir les conseils que donne sainte Thérèse sur la nécessité de régler es pénitences, de modérer le désir de mourir, qui, parfois, saisit ces mes aimantes au point de les consumer. Chemin de la perfection, ch. XIX.

de la grâce rend leur tâche de directeur beaucoup plus diffi cile.

Du reste Dieu prend plus volontiers comme interprètes de se volontés ceux qui sont plus aimants et plus saints : Il les éclaire Il les inspire, Il trouve en eux des instruments dociles; au con traire, les cœurs négligents ou imparfaits présentent beaucous d'obstacles aux lumières qu'Il veut communiquer.

236. Quand un directeur a sous sa conduite une âme qui lu paraît héroïque, il doit avant tout s'assurer qu'elle est vraiment parvenue à ce degré, car Dieu a de grands desseins sur ces âme

saintes et le directeur doit les favoriser.

La vraie marque sera la pratique surhumaine des vertus D'abord de l'humilité. Le père spirituel a le droit d'éprouver so pénitent. Quand il en aura l'occasion il pourra le reprendravec sévérité, parfois avec rudesse, quelquefois même le rebute et ne pas faire attention à ses paroles, à ses actes, à sa personne Mais il n'ag'ra de la sorte que rarement et ne fera pas de cett manière d'agir sa règle habituelle : ne doit-il pas se souven qu'il représente Notre-Seigneur? or, si le divin Maître mit l'épreuve la foi de la Chananéenne, si un jour Il appela sair Pierre Satan, Il n'en fut pas moins, dans sa conduite habituelle plein de bonté et d'aménité pour tous. A plus forte raison, l directeur ne doit-il pas, sous prétexte de l'éprouver, faire sort cette âme généreuse de la voie où Dieu l'appelle.

Deux autres vertus doivent servir de criterium : la fidélite au devoir d'état et la charité envers le prochain. Quand mêm chez une personne certaines vertus paraîtraient au-dessus de forces communes de l'humanité, si les autres vertus et part culièrement la charité et la fidélité aux devoirs d'état n'étaier pas, elles aussi, aimées et pratiquées d'une façon parfaite, il n

faudrait pas conclure à l'héroïsme.

237. Les âmes héroïques ont encore à veiller sur leur temperament qui n'a pas perdu toute son influence. Si elles sont d'unaturel bouillant, elles sont exposées à mêler à leurs entreprise à leur soif de sacrifices une certaine ardeur trop humaine, e elles doivent être modérées. Si elles sont portées naturellemer à la mélancolie, il ne faudrait pas attribuer uniquement l'humilité leurs inquiétudes, leur besoin de s'examiner sarcesse, les craintes qu'elles éprouvent de ne pas agir puremen

pour Dieu ou de gâter l'œuvre divine en y prêtant leur concours, et il ne faut pas craindre de leur reprocher leurs angoisses et de les engager à un abandon absolu et à une sainte audace.

Du reste, le directeur n'aura guère qu'à favoriser le travail de la grâce, qui dans ces âmes d'élite tend sans cesse à détruire les restes des défauts naturels. L'Esprit de Dieu leur fait connaître par ses reproches intimes ce qui est encore défectueux dans leur conduite, et les aveux qu'elles en font volontiers

éclairent leurs directeurs.

Elles doivent donc être très dociles à la conduite du Saint-Esprit. Leur vigilance — et il est à propos de le leur rappeler souvent — doit s'exercer sur cette parfaite fidélité; elles doivent avoir soin de se tenir toujours sous l'esclavage de la grâce, ne point agir par les mouvements de la nature, et dans les œuvres qu'elles font ne pas dépasser l'impulsion donnée par le Saint-Esprit.



#### LIVRE VII

SEPTIÈME DEGRÉ

#### LES GRANDS SAINTS

#### PROLOGUE

238. « Élève maintenant les yeux de ton âme, dit Jésus-Christ

à Suzo, et contemple le haut de la montagne. »

« Et le Bienheureux vit le dernier rocher, qui était si élevé que l'œil pouvait à peine y atteindre; et tout à coup, il se sentit r.vi et placé parmi les divins habitants de ce séjour enchanteur : il en aperçut p'usieurs qui faisaient leurs efforts pour y monter du huitième rocher, mais presque tous y renonçaient; deux ou

trois seulement parvenaient à s'y fixer. »

Ce neuvième rocher qui fut ainsi montré au B. Suzo, nous voudrions le faire connaître à nos lecteurs. Du point où notre misère spiritu lie nous reti nt, comment os rons-nous porter nos regards si haut et tenter de révéler les merveilles de ce suprême séjour de la sainteté! Si nous étions réduit à nos seules lumières, l'entreprise serait plus que téméraire, elle serait vraiment insensée; mais ici, encore, nous nous bornerons à reproduire les enseignements des Saints qui ont eu l'expérience de ces sublimes faveurs; heureux si nous les avons bien compris et si nous transmettons leur doctrine avec fidélité.

Que le lecteur ne s'étonne pas de rencontrer certaines paroles des Saints, certains termes qui pourront lui paraître forcés, ou certaines comparaisons, qui peuvent, à première vue, sembler étranges, comme celle du mariage pour dépeindre l'union intime entre Dieu et l'âme. Pour décrire les merveilles de l'amour de Dieu pour sa créature fidèle et celle de cette créature pour son Dieu le langage humain est impuissant; les mots dont il use, les analogies auxquelles il recourt ne peuvent rendre que très imparfaitement les sublimes vérités qu'il veut exprimer; mais ces termes et ces symboles, l'exemple de la Sainte-Écriture, notamment dans le Cantique des Cantiques, les autorise, et on ne peut blâmer les saints Docteurs de les avoir employés.

#### CHAPITRE PREMIER

## Itinéraire de l'héroïsme à la sainteté parfaite

§ 1er. — Le but à atteindre : l'union transformante

239. Nous avons décrit précédemment l'état d'union et nous avons montré que ce qui le constitue, c'est l'identité habituelle de volonté entre l'âme et Dieu. Mais les saints auteurs décrivent une autre espèce d'union beaucoup plus parfaite, c'est l'unior transformante ou la transformation d'amour. « L'amour, di saint Jean de la Croix, n'arrive jamais à sa perfection que quanc les amants sont assez étroitement unis pour que chacun d'eux

se transforme en l'autre. » (Cant. spir., str. II.)

L'union inférieure se fait par la volonté qui s'établit dans la disposition habituelle de ne vouloir que ce que Dieu veut. Il y aura plus dans l'union transformante : il y aura action divine atteignant l'âme dans son fond, dans son centre le plus intime, cohabitation plus spéciale de Dieu en elle, ce grandieu la rendant plus semblable à Lui-même, lui accordant un communication beaucoup plus parfaite de ses divines perfections, en un mot la déifiant d'une façon plus complète et plus merveilleuse que dans les états précédents.

L'union transformante, qui n'est, du reste, que la grâce sanctifiante dans son degré le plus élevé, semble absorber, ou pluté pénétrer sans les détruire, toutes les énergies de l'âme; alor toutes, ou du moins presque toutes les œuvres de cette âm deviennent admirablement surnaturelles, sa vie entière es

comme divinisée.

« La nature des deux Époux (Dieu et l'âme) est différent il est vrai, mais la beauté surnaturelle de leur physionomie et I gloire dont ils rayonnent semblent les identifier si complètemen l'un avec l'autre, que l'on dirait une transfiguration de l'âme 6 Dieu et de Dieu en l'âme. » (Cant. spir., str. XXXI).

Sainte Angèle de Foligno parle de même : « Le troisièm degré est la plénitude de la perfection et la transformatic de l'âme en Dieu... Les élus de ce troisième degré m'app

raissent transformés en Dieu, de sorte qu'en eux je ne vois plus que Jésus, tantôt souffrant, tantôt glorifié; il me semble qu'Il les a transsubstantiés et engloutis dans son abîme. » (Ch. XLVII.)

# § 2. — Longueur du chemin à parcourir pour atteindre ce suprême degré de la perfection

240. Nous avons eu souvent occasion de le montrer dans le cours de ce travail, les diverses étapes de la vie spirituelle sont ordinairement séparées les unes des autres par de longs intervalles d'efforts généreux et constants. Plus on monte dans l'échelle mystique, plus les degrés s'écartent et deviennent pénibles à franchir. Que d'œuvres de piété ne faut-il pas accomplir avant de devenir pieux; puis, que d'efforts et que de temps pour passer de la piété commune à la ferveur et de la ferveur à l'état de perfection! Par quels rudes labeurs, par quelle suite de sacrifices très généreux et d'épreuves vraiment extraordinaires, l'âme parfaite doit-elle parvenir à l'héroïsme! Enfin, que d'actes héroïques avant que l'héroïsme soit devenu un état habituel et une disposition ordinaire!

Une fois ce degré atteint, l'âme marche à pas de géant dans la voie de la sainteté. Dieu lui communique les grâces les plus précieuses et les plus sanctifiantes, sa vie abonde en œuvres admirables, elle fait tous les jours les plus merveilleux progrès et nous ne pouvons acquérir qu'une idée très imparfaite de la somme de grâces et de mérites qu'elle accroît sans cesse.

Et pourtant nous voyons par les vics des Saints que souvent de longues années se passent de la sorte avant qu'ils soient élevés à ce point culminant de la perfection qui s'appelle l'union transformante.

241. Sainte Thérèse avait environ quarante ans quand finirent pour elle les rudes angoisses de la purification de l'esprit, pendant lesquelles par sa fidélité et sa constance inébranlable elle s'était formée à l'héroïsme. Les années qui suivirent ne furent qu'une série ininterrompue d'œuvres saintes, de faveurs sublimes, de travaux et d'épreuves qui augmentaient immensément ses mérites. A quarante-quatre ans, un Séraphin venait lui transpercer le cœur d'un dard enflammé pour lui marquer

l'ardeur embrasée de sa charité. A quarante-cinq ans, elle fai sait le vœu du plus parfait ; puis elle entreprenait la réform de son Ordre et celle de l'Ordre des Carmes; elle faisait d'nombreuses fondations. C'était déjà une Sainte d'une saintet bien rare; et cependant ce fut seulement à cinquante-sept ancet demi qu'elle fut élevée à la dignité d'épouse de Jésus-Christ es placée à ce degré de la vie mystique qu'elle nous décrit dans l

septième demeure.

242. Sainte Catherine de Gênes, après avoir passé par le épreuves que nous avors dites, qui lui avaient communiqué un humilité si proforde et une haine d'elle-même si vigourcuse s'adonna à la pratique des vertus et spécialement de la charit envers les malades et se mortifia de la façon la plus héroïque L'épreuve première n'avait duré que quatorze mois, mais se pénibles travaux et ses pénitences extrêmes lui tinrent lieu de épreuves i dérieures, qui, chez d'autres Saints, continuent o comp'ètent l'œuvre de la purification spirituelle : « J'ai vu de expérimenté les deux voies, s'était-elle dit à elle-même (Diai 1re partie, ch. xx), et quelque grandes et horribles que soier les misères que j'ai renconfiées (dans le soin des malades plein d'immondices et couverts de vermine, qu'elle avait soignés ave un dévoucment surhumain, ch. xix), il me semble que je vivr plutôt avec elles qu'avec r'assaut du rayon divin » (qui lui décot vrait ses défauts). Elle persévéra doi e trois années dans el exercices héroïques 1 sans consolation intérieure, « Au bout d ce temps, dit son biographe, il ne restait plus en elle de vestis d'aucun de ses appétits naturels; elle avait acquis une tell force dans les habitudes vertueuses que la pratique de la per fection ne lui semblait accompagnée d'aucune difficulté qu'il ne lui arriva plus d'avoir de tentations. » (Vie, ch. v. Elle avait environ trente-et-un ans.

Et, cependant, elle n'avait pas atteint l'état de sainte auquel Dicu la destinait. Aussi lui fit-Il subir une nouvelle encore plus douloureuse purification. (Dial., 2° partie, ch. ×

<sup>1</sup> Co fut alors qu'elle accomplit, et à maintes reprises, cet acte mortification qu'on trouve dans la vie de plusieurs Saintes, sain Élisabeth, la B. Angèle de Foligno et sainte Marguerite-Marie, et avalant les immondices et la vermine pour mieux dompter les répr gnances de la nature.

De terribles souffrances physiques consumèrent son corps; sans un secours particulier de Dieu « l'humanité n'aurait pu vivre au milieu des martyres si multipliés et si acerbes qu'ils ne se peuvent raconter en langage ordinaire et qui, s'ils étaient racontés, ne seraient pas compris, quand bien même on les verrait avec les yeux; le martyre intérieur était infiniment plus grand encore que l'extérieur et on ne savait par quel moyen ou par quelle voie y porter remède. Quelquefois Dieu soulageait l'humanité durant quelques jours, pendant lesquels elle restait sans souffrance et paraissait saine, bien que l'oppression intérieure allât toujours croissant. Elle se promenait alors par la maison et se consumait toute, sans que personne comprît ce qu'elle avait, tant cette opération divine était subtile, cachée et pénétrante... Elle persévéra dix ans dans cet état, ayant chaque jour moins conscience et connaissance de ces opérations occultes, par lesquelles Dieu la tenait liée avec soi. »

La Sainte avait donc, quand prit fin cette nouvelle purification, environ quarante-ct-un ou quarante-deux ans. Quelle fut la sublimité de sa sainteté pendant les dix-huit ou vingt ans qu'elle vécut encore, il est impossible de le comprendre; mais il ne nous semble pas douteux qu'elle fut, dès lors, établie dans ce dernier degré de l'échelle mystique que les auteurs appellent l'union transformante. Elle dit, en effet, « que, vers la fin de cette opération (purifiante), Dieu lui montrait parfois un rayon de cette gloire dont elle était proche, parce que les affections de l'âme et les sentiments du corps étaient consumés... Elle vit alors que Dieu tenait l'esprit tellement fixé en Lui qu'Il ne le laissait point se détourner un scul petit moment. » (Chap. xi). C'était donc le commencement de l'union parfaite, qui devint l'état de la Sainte jusqu'à la fin de sa vie.

243. La période des labours héroïques, qui précède l'union parfaite, n'est pas toujours aussi longue qu'elle le fut pour ces deux grandes âmes, puisque d'autres Saints ravis de bonne lheure à la terre, comme sainte Catherine de Sienne, comme saint Louis de Gonzague, qui mourut plus jeune encore, furent rélevés à ces hauteurs suprèmes de la perfection. Dieu peut suppléer à ces longs travaux par d'autres grâces; il peut encore jaugmenter la capacité d'amour de ceux qu'Il veut laisser moins plongtemps dans le monde et corriger la brièveté par l'intensité.

Le chemin peut aussi être abrégé pour une autre raison; c'est que, comme nous le dirons, l'union transformante elle-même est susceptible de degrés bien divers et qu'une préparation plus courte et moins rigoureuse peut suffire à une union transformante moins élevée.

Mais, qu'elle soit de brève ou de longue durée, une prépara tion est nécessaire : il y a bien des pas à faire pour monter jusqu'à ces hauteurs! Sainte Thérèse et sainte Catherine de Gênes nous ont raconté elles-mêmes comment elles y parvinrent encore n'ont-elles pu nous faire connaître la millième partide leur vie intime. Mais combien d'opérations divines, non moins merveilleuses, se sont accomplies dans le cœur des autre Saints, dont la vie extérieure nous est seule connue? Que s passa-t-il dans le cœur d'un saint Martin, d'un saint Benoît d'un saint Bernard, d'un saint Dominique, d'un saint Françoi d'Assise, d'un saint Antoine de Padoue, d'un saint Ignace, d'un saint François de Sales, etc.? Comment atteignirent-ils ce hau. degré de sainteté qui étonna le monde? Il y a là des secret impénétrables, dont la révélation ne sera pas l'une de nou moindres joies dans le paradis. Quoique bien impuissant décrire les phénomènes par lesquels s'opère l'ascension suprèm de l'âme fidèle au faîte de la perfection, nous essaierons d'ei dire quelque chose : ce sont des opérations de Dieu s suaves, si célestes, que le peu que nous en pourrons balbutier si incomplet soit-il, offrira, croyons-nous, intérêt et édifical tion.

### § 3. — La purification d'amour

244. « Avant d'aller plus loin, dirons-nous avec sain Jean de la Croix, rappelons ici un point d'une grande importance.

« Dans l'état des sançailles spirituelles — sixième degré — l'âme ne ressent pas tout entière les douceurs du repos, que comporte cet état, dans lequel cependant le Bien-Aimé communique à son épouse tout ce qu'Il peut lui donner en cette vie elle les éprouve seulement dans sa partie supérieure. Tan qu'elle n'est pas parvenue au mariage spirituel, la partie sens

tive de l'âme ressent encore des peines et ne peut assujettir par-

faitement la nature 1 ».

Ainsi, dans le sixième degré, malgré l'éminente perfection de l'âme, la partie sensitive ne participe pas encore à l'union divine et, pendant que la partie supérieure reçoit les faveurs de l'Époux, elle, au contraire, souffre de n'être pas dégagée de ses tendances naturelles, de ses angoisses et de ses douleurs.

245. Pour faire disparaître, autant qu'il se peut ici-bas, ce dernier reste de la misère humaine, Dieu se servira des anxiétés d'amour qui, dans cet état, sont souvent d'une intensité cffroyable. En effet, le sentiment de la présence divine est loin d'être constant, l'âme ne l'éprouve que par intervalles. Dieu se rapproche, puis s'éloigne, pour revenir encore et s'éloigner de nouveau. « Cette alternative de visites et d'absences est sans doute un jeu de l'amour et n'a pas d'autre but que d'amener ces âmes à la plus haute perfection » (Sainte Cath. de Sien... Dial., ch. LXXIII); mais ce n'en est pas moins un jeu cruel pour

ce cœur si avide de l'union divine.

« L'absence du Bien-Aimé est pour l'âme un sujet d'affliction profonde et quelquefois elle se fait sentir si vivement qu'il n'est aucune douleur en ce monde qui puisse lui être comparée. Dans cet état, l'amour de l'âme pour son Dieu a puissamment grandi, et c'est pour cela que, dans l'absence du Bien-Aimé, cet amour la tourmente d'une manière si sensible et si violente. A ce tourment vient encore s'ajouter la peine très amère que lui cause toute espèce de commerce ou de communication avec les créatures. Comme l'âme se trouve dans le feu de ces ardents désirs. que l'union avec son Dieu a encore ravivés, tout ce qui peut l'en distraire lui est singulièrement à charge et souverainement douloureux. » (Cant. spir., str. XVII.)

246. Sainte Thérèse explique plus à fond cette angoisse de l'âme fiancée et la peinture qu'elle en donne est effrayante.

(6e Demeure, ch. XI.)

« Comme de jour en jour cette âme a une connaissance plus claire des grandeurs de son Dieu et qu'elle se voit séparée de Lui et loin encore de Le posséder, elle brûle d'un désir beaucoup

<sup>1</sup> Cantique, strophe XV, Cf. strophe XVIII. — Sainte Thérèse fait la même remarque, 7º Demeure, ch. 1er.

plus ardent de Lui être unie. Découvrant à une lumière de plus en plus vive combien ce grand Dieu, cet admirable Maître, mérite d'être aimé, elle s'enflamme de plus en plus d'amour poun Lui, et quand ce désir d'être unie à Dieu dure depuis quelques années, il s'accroît à un degré tel qu'il cause à l'âme cette grande peine dont je vais parler...

... Sans doute ces grands désirs de voir Dieu, ces larm s, ces impétueux transports, dont nous avons parlé précédemment causaient déjà à l'âme une vive souffrance; mais tout cela n'est que comme un feu mêlé de fumée qui, n'étant pas encore bien allumé, peut se souffrir en quelque sorte et ainsi n'est presque rien en comparaison de cet autre feu dont j'ai à parler. Ici l'ân. se trouve embrasée d'un tel amour que, très souvent, à la moindre pensée, à la moindre parole qui lui rappelle que la mort peut tarder encore à l'unir à son divin Epoux, soudain, sans qu'elle sache ni d'où ni comment, elle se sent frappée comme d'un coup de foudre, ou comme (ransparcée par une flèche de feu ... Et cette blessure n'est point faite à l'endroit où nous ressentons les douleurs ordinaires, mais au plus profond, au plus intime de l'âme, dans cet endroit où ce rayon de feu en un instant réduit en poudre tout ce qu'il rencontre de notre terrestre nature...

« Cardez-vous de croire, mes Sœurs, que j'exagère en parlant de la sorte. Je suis irès assurée, au contraire, que les termes manquent pour peindre un tel martyre. Les sens et les puissances sont suspendus à l'égard de toutes les choses de comonde, ils ne conservent d'activité que par rapport à Dieu. . . Car l'entendement voit à une très vive lumière avec quelle raison l'âme s'afflige d'être séparée de son Dieu, et Notre-Seigneur augmente encore sa peine par une claire et vive connaissance qu'Il lui donne de ses amabilités souveraines et de ses perfections infinies. . . Tant que dure ce martyre, l'âme ne sent aucune douleur dans le corps. . . Les souffrances intérieures de l'âme sont si vives et surpassent tellement les souffrances du corpsque, quand on le mettrait en pièces, elle ne le sentirait pas. » (Traduction Bouix.).

Sainte Thérèse ne nous apprend pas pendant combien de temps se prolongea pour elle ce martyre intime; elle nous different que chacun de ces assauts de Pamour divin durait

peu, trois à quatre heures au plus. « Si cette peine durait plus longtemps, ajoute-t-elle, je ne pense pas que notre pauvre

nature pût la supporter sans un miracle. »

Nous avons à dessein supprimé du tableau que nous trace sainte Thérèse certains détails, comme le déboîtement des os, le cri qui échappe involontairement. Ce sont là évidemment des circonstances accessoires : elles s'étaient rencontrées en sainte Thérèse, mais bien des Saints ont pu ressentir les vives angoisses de la purification d'amour sans ces symptômes extérieurs.

#### CHAPITRE II

# Le dernier degré de la sainteté; l'union stable et parfaite

# § 1er. - Le mariage spirituel

247. Avant d'expliquer la nature de l'union transformante, nous devons élucider une question importante : cette union suprême doit-elle se confondre avec le mariage mystique? Celui qui ne lirait que sainte Thérèse et saint Jean de la Cr. ix répondrait par l'affirmative; telle était notre opinion avant d'étudier les vies et les écrits d'autres saintes âmes, qui reçurent, elles aussi, la faveur du mariage spirituel. Les Saints, dans leurs écrits parlent surtout d'après leur expérience personnelle; or, pour sainte Thérèse et saint Jean de la Croix, la faveur du mariage mystique semble bien avoir coïncidé avec l'entrée dans le septième degré; aussi décrivent-ils l'union transformante sous le nom de mariage spirituel.

Mais ce terme de mariage spirituel, bien que désignant toujours une union fort étroite entre Dieu et l'âme, ne s'applique pos nécessairement à ce suprême degré. Nous avons la preuve qu'il s'applique à des degrés divers dans ce fait que plusieurs saints personnages reçurent à diverses reprises la faveur du

mariage spirituel.

Sainte Véronique Juliani avait passé par les épreuves qu'elle nous a décrites (supra, n. 208), quand le 11 avril 1694 — elle était âgée de trente-trois ans — eut lieu son mariage mystique, dont elle a raconté la très touchante cérémonie (t. II, p. 244 et suiv.) Trois ans plus tard, le 7 avril 1697, Notre-Seigneur, qui avait maintes fois renouvelé avec Véronique ses saintes épousailles, lui fit comprendre qu'Il allait contracter avec elle une nouvelle alliance, qui serait perpétuelle et indissoluble — vincolo di legame unitivo perpetuo ed indissolubile. — Au moment de la communion, tirant un anneau de son côté sacré <sup>1</sup>, Il le lui remit en disant: « C'est maintenant le véritable mariage. Ceux qui ont eu lieu précédemment entre nous n'étaient que des moyens pour arriver à cette parfaite union que maintenant je contracte avec toi <sup>2</sup> ».

Il en fut de même de la Vén. Marine Escobar.

248. Il y a entre Dieu et ses créatures diverses unions si intimes qu'elles ne peuvent être mieux exprimées en langage humain que par le symbole du mariage. Mais qui pourra comprendre combien de grâces d'union de plus en plus étroite peuvent être opérées par Celui dont l'amour est infini et la puissance sans bornes, quelles faveurs Il accorde à ses intimes, faveurs de plus en plus précieuses, qui rapprochent toujours davantage l'âme de Dieu et resserrent l'union qui se fait par l'amour, par l'assimilation des volontés et par la communication des biens?

Tels sont, en effet, nous semble-t-il, les éléments qui se rencontrent dans le mariage mystique : amour porté jusqu'à l'héroïsme; subordination habituelle de la volonté humaine à la volonté divine, la première attendant le mouvement de la grâce qui lui manifeste la seconde; communauté des richesses spirituelles.

L'amour s'exerce dans la partie la plus intime de l'âme : « Depuis ce temps-là, dit la Vén. Marie de l'Incarnation (depuis son mariage spirituel), mon âme est demeurée dans son centre,

<sup>1</sup> Il lui avait déjà donné un anneau lors du premier mariage, trois ans auparavant.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ora e vero sposalizio. Gli altri che tu hai fatti meco, sono stati mezzi per arrivare a questo perfetto che ora faro con te.

qui est Dicu, et ce centre est en elle-même, où elle est au-dessus de tout sentiment. C'est une chose si simple et si délicate qu'elle ne le peut exprimer. On peut parler de tout, on peut lire, écrire, travailler et faire tout ce que l'on veut, et néanmoins cette occupation foncière demeure toujours, et l'âme ne cesse point d'être unie à Dieu... Les orages des tentations (qui cependant peuvent être parfois fort vives) n'arrivent point là, et rien ne peut tirer l'âme de son bienheureux séjour. » (Vie, par Cl. Martin, 1, 28, additions, p. 152.)

Les inspirations de la grâce sont devenues si fréquentes que l'âme sait, pour ainsi parler, en toute circonstance, ce que Dieu demande d'elle. « L'âme, dit encore la Vénérable, expérimente sans cesse ce moteur gracieux (l'Esprit-Saint), qui dans le mariage spirituel a pris possession d'elle. » (Vie, 1, 23, p. 107). Cette action de l'Esprit divin, qui la tient si fortement unie à Dieu, ne lui permet pas d'oublier les intérêts de son Époux, ni

de s'y montrer insensible.

Enfin l'union est devenue si intime entre Dieu et sa créature que celle-ci « n'a rien qui ne soit à Dieu et Dieu n'a rien qui ne soit à elle. L'Amour est à l'âme, dit la même Servante de Dieu, et l'âme est à l'Amour, et, si je l'ose dire, tous biens sont communs, et il n'y a plus de distinction du mien et du sien.» (Ibid., 1, 25, p. 121.) L'âme a été placée de son gré dans un état où elle ne peut plus vouloir que ce que Dieu veut. Si elle ignore la volonté de Dieu, elle ne veut rien; quand au contraire elle la connaît, elle ne peut plus vouloir autre chose; et cependant elle reste très libre. Elle a donc fait à Dieu l'abandon de tous ses goûts, de tous ses désirs, de toutes ses volontés, de toutes ses œuvres; elle ne veut plus agir pour elle-même, elle ne s'appartient plus. En retour Jésus lui donne comme un droit sur les richesses qu'Il a acquises, sur ses mérites : elle peut v puiser, comme une épouse peut puiser dans les trésors de l'Époux. Quand Notre-Seigneur accorda à Jeanne Bénigne Gojoz, sainte religieuse Visitandine du xv11e siècle, la faveur du mariage spirituel, Il lui dit : « Tu entres aujourd'hui, et à ce moment même, en la participation de mes biens infinis. » Et à sainte Thérèse Notre-Seigneur dit un jour (vers 1575 ou 1576, la Sainte était à Séville) : « Tu sais le mariage qui existe entre toi et moi. Cela étant, tout ce que j'ai est à toi; ainsi je te donne tous mes travaux, et toutes les douleurs que j'ai endurées; donc ce que tu demandes à mon Père, tu peux le demander comme une chosqui t'appartient. » (Édition espagnole, Relacion, IX, 9. — Édition des Carmélites, Relation L.)

Les dispositions que nous venons de décrire se rencontrent déjà dans le sixième degré, non pas toujours, il est vrai, dans le première phase, qui est celle des grandes épreuves purificatrices mais du moins dans l'état d'héroïsme acquis, qui succède écette crise violente. Aussi croyons-nous que le mariage mystique peut se rencontrer dans ce degré.

249. Le lecteur se demandera peut-être quelle différence existe entre ce sixième degré et le septième. Cette différence doit être fort grande 1, mais elle est très difficile à apprécier par nous qui en sommes si éloignés. Les astres d'une même constellations nous semblent fort rapprochés les uns des autres; mais si nous pouvions atteindre celle des étoiles qui est la plus proche de nous, nous verrions alors combien est grande la distance qui la sépare des autres.

Les différences les plus notables nous échappent donc; en voici cependant qui peuvent se constater. Cette annihilation, librement voulue, de la nature devant la grâce, cette captivité amoureusement acceptée, qui enchaîne le vouloir humain au vouloir divin, subit dans le sixième degré d'assez nombreuses interruptions; elle est presque continue dans le septième.

En même temps elle est moins violente: la volonté humaine, bien qu'aussi étroitement liée à la volonté divine ne sent plus autant sa chaîne, elle n'est plus comme auparavant rigoureusement maintenue dans un état de sujétion et de dépendance, car l'âme participe beaucoup plus abondamment aux lumières, aux sentiments de Dieu même. Aussi n'éprouve-t-elle plus cette lassitude qu'elle ressentait parfois dans le sixième degré; la lutte y était parfois si pénible que la pauvre âme avait besoin de quelque trêve; l'ascension de la montagne était si rude qu'il fallait de loin en loin faire halte et se reposer, puis se ranimer

<sup>1</sup> Quant au mérite; mais pour le mode d'agir de la grâce, il ne semble pas qu'il y ait une différence entre ces deux degrés : « J'aurais pu joindre ensemble ces deux demeures, dit sainte Thérèse (VIº Demeure, IV, 4), car entre l'une et l'autre, il n'y a point de porte fermée. »

et reprendre courage. L'âme parvenue au septième degré est

dans un état beaucoup plus stable.

Dans le sixième degré se rencontrent encore des retours sur soi-même, peu fréquents, il est vrai, et promptement réparés par des actes d'abandon pleins d'amour, l'âme s'élancant vers son Dieu et appelant sur elle la justice divine pour détruire et anéantir ses fautes. Dans le septième degré ou l'union transformante, la grâce est si abondante et si puissante qu'elle inonde l'âme et, pour ainsi dire absorbe et engloutit les passions naturelles : « Jamais, non pas même par un premier mouvement, ma volonté ne se porte à rien qui soit contraire à l'accomplissement de la volonté de Dieu en moi », écrivait sainte Thérèse dix-sept mois avant sa mort. (Lettre à Don Alph. Velasquez). Les premiers mouvements des passions humaines sont alors tellement faibles qu'ils sont comme impuissants à ébranler la volonté; ils ne demeurent plus guère qu'à l'état latent, et ne se manifestent plus au dehors : ceux qui voient ces âmes saintes sont portées à croire qu'il n'y a plus chez elles d'oppesition entre la nature et la grâce.

## § 2. - Combien est intime cette union avec Dieu

250. Les opérations sublimes, les grâces de choix dont nous venons de parler communiquent à l'âme une sorte d'illumination et de purification suprème. Elle se sent merveilleusement éclairée, dégagée, autant qu'il est possible en ce monde, de tout ce qu'il y avait d'imparfait en elle, et unie à Dieu d'une manière pour ainsi dire indissoluble : ce sentiment qu'elle a de ne faire qu'un avec Dieu, sentiment très vif dans les débuts, est tel qu'elle n'est ni elle-même ni Dieu, mais « moi-Dieu ». Au fond ce n'est pas autre chose que la manifestation de la complète fusion de la volonté humaine en la volonté divine, ce qui est la caractéristique de l'union transformante l.

Écoutons ceux qui ont eu le bonheur d'être élevés à cet état :

Il nous semble bien que tout ce qui est révélation, vision — y compris la vision de la Sainte Trinité — en un mot tout ce qui ne se fait pas par les dons du Saint-Esprit, n'est pas l'essentiel de l'union transformante.

« De cet état tout ce qu'on peut dire et tout ce qu'on peut comprendre, dit sainte Thérèse, c'est que l'âme, ou pour mieur dire l'esprit de l'âme, est devenue une même chose avec Dieu... Dieu s'est uni si étroitement à sa créature, qu'il ne veu p'us s'en séparer, de même que ceux qui (liés par le mariage sont indissolublement unis.

« Les fiançailles spirituelles (sixième degré), sont différente car souvent là il y a séparation, et l'union qu'elles produiser est, elle aussi, différente, précisément parce qu'elle n'est pa permanente; aussi chacun de ceux qui sont unis reste ce qu'est par lui-même; cette faveur divine ne dure guère, et quanelle est passée, l'âme demeure privée de la compagnie du Seigneur, ou, pour mieux dire, n'a plus le sentiment de sa présence

« Dans le mariage spirituel îl n'en va pas ainsi; l'âme rest toujours avec Dieu dans ce centre (dont j'ai parlé). L'union (de fiançailles), ressemble à celle de deux cierges de cire, si bien rap prochés qu'ils ne donnent qu'une seule lumière, mais qu pouvent être séparés l'un de l'autre; ou bien elle est comme l'fiamme, la cire et la mèche, qui ne forme qu'un flambeau, mai; que l'on peut aussi séparer. Le mariage spirituel peut se com parer à l'eau qui, tombant du ciel dans une rivière ou dans un fontaine, s'y confond tellement qu'on ne peut plus séparer une au de l'autre, ou encore un petit ruisseau qui entre dans la me et ne peut plus en être distingué. C'est encore comme un grande lumière qui se divise en entrant dans un appartemen par deux fenêtres, mais qui ensuite ne forme qu'une seul lumière. » (7e Demeure, ch. 11.)

251. « Il s'établit entre la nature divine et la nature humaine dit de son côté saint Jean de la Croix, une union si intime e une si parfaite communication de l'une à l'autre, que ces deux

¹ Sainte Thèrèse insiste ici sur la distinction bien connue, dit-elle, d'l'ânne et de l'esprit. L'âme est la forme du corps; à cause de son union étroite avec lui elle possède les puissances inférieures et elle subit leu influence même dans l'exercice de l'intelligence et de la volonté. Mai elle est aussi esprit et en cette qualité elle peut dans sa partie suprême cre tout à fait indépendante. Quand Dieu lui a fait la faveur d'opère la division qui, selon le mot de saint Paul, sépare l'âme de l'espri (Hebr. Iv. 12) elle jouit de cette indépendance et alors, comme le dissainte Thérèse (VIIª Demeure, ch. 1ªr) l'essentiel de son âme ne se meut jamais de cette demeure intime où Dieu réside.

natures, Dieu et l'âme, tout en conservant leur être propre, semblent néanmoins se confondre l'une et l'autre en Dieu. Il est vrai que cet admirable effet ne peut en cette vie se produire dans toute sa plénitude; toutefois ce qui se passe est au dessus de tout ce qu'une intelligence créée peut comprendre et de tout ce que peut exprimer la langue humaine. » (Cant. spir., str. XXII).

« Exprimer par des paroles ce que Dieu communique à l'âme dans une union si étroite, c'est chose absolument impossible comme il est impossible de rien dire de Dieu qui en puisse donner une véritable idée. Comme c'est le Seigneur lui-même qui se communique à l'âme par une gloire admirable, qui la transforme en Lui, il en résulte que Dieu et l'âme, dans cet état, ne sont qu'un, comme le cristal et le rayon de lumière qui le pénètre, comme le charbon et le feu qui l'embrase, comme les planètes et la lumière du soleil qui les éclaire. » (Ibid., str. XXVI.)

« Dieu, dit-il encore, par la puissance irrésistible de son immense amour, absorbe l'âme en Lui-même avec plus de force et d'efficacité qu'un torrent de feu ne saisit une goutte de la rosée du matin pour la transformer en une vapeur imperceptible qui s'évanouit dans l'atmosphère. » (Ibid. str. XXXII).

252. «Cette mystérieuse union se fait, dit sainte Thérèse, dans le centre le plus intérieur de l'âme. » Et saint Jean de la Croix explique comment il faut entendre cette expression : « Nous appelons ici le centre le plus profond de l'âme les extrêmes limites que peuvent atteindre son être, sa vertu, la force de son opération et de son mouvement sans pouvoir aller au delà... Dieu est le centre de l'âme. Quand donc l'âme sera parvenue en Dieu selon tout son être et selon toute la force de ses opérations, elle sera arrivée au centre le plus profond qu'elle puisse atteindre en Dieu; alors elle Le connaîtra parfaitement, elle l'aimera de toutes ses forces et elle en jouira pleinement et entièrement... Alors elle sera admirablement transformée et parfaitement illuminée dans son être, dans sa puissance et dans sa vertu jusqu'au point de devenir très semblable à Dieu. » (Vive flamme, str. I, vers 3.).

253. Nous trouvons dans la vie de sainte Catherine de Ricci un miracle touchant, par lequel Notre-Seigneur a rendu sensible son union avec l'âme qu'Il épouse, faisant voir à quel point

Il la rend semblable à Lui-même.

« Une des sœurs en religion de sainte Catherine de Ricci no pouvait croire à ses extases. Un jour, la trouvant dans cet étal et se voyant sans témoin, elle se mit à genoux devant la Sainte suppliant ardemment le Seigneur d'avoir pitié d'elle et de lu arracher du cœur son obstination à ne pas ajouter foi aux ravis sements de sa sainte épouse. Puis, levant les yeux vers le visage de Catherine, elle ne vit que le visage de Jésus-Christ avec se grands cheveux et sa barbe. Saisie de frayeur à cette vue, elli veut s'enfuir. Mais, sans quitter son extase, la Sainte, la retenant de ses deux mains par les épaules et, la regardant en face, lu dit : « Qui penses-tu que je sois, Jésus ou Catherine? » Lu pauvre enfant, encore plus effrayée, poussa un grand cri, di façon à être entendue d'une foule de ses compagnes, qui accom rurent de toutes parts, et répondit : « Vous êtes Jésus. » Et troit fois à la même demande elle fit la même réponse : « Vous êter Jésus. » — A l'instant une grande joie inonda son âme... Ell' raconta ensuite naïvement à ses compagnes que « jamais ell: n'avait vu beauté comparable à la beauté du visage de Jésus qui avait pris la place de celui de Catherine. » (P. Bayonne, Va de sainte Catherine de Ricci, t. I, ch. IX.)

Le même fait était arrivé à sainte Catherine de Sienne. Son confesseur, le B. Raymond de Capoue, vit un jour les traits de la Sainte disparaître tout à coup pour faire place à ceux de Sauveur: « Quel est donc celui qui me regarde ainsi? » s'écriateil tout tremblant. « Celui qui Est, » répondit la Sainte.

# § 3. — Permanence de l'union parfaite

254. Ainsi divinisée, l'âme ne perd pas facilement la liaisorétroite qu'elle a contractée avec son Dieu et les ineffables conso lations qui en résultent. Jusque-là bien pénibles étaient pour elle les absences de son Bien-Aimé, se montrant et disparaissant tour à tour pour accroître ses désirs et enflammer sa charité Maintenant qu'elle est arrivée au dernier terme de la perfection Dieu va « cesser се jeu de l'amour », et l'âme » ne perdra plus le sentiment de sa présence ». (Sainte Catherine de Sienne.) Elle « ne sort plus de ce centre où elle est avec Dieu » (7° Demeure ch. 11). « Même au milieu des plus grandes croix et des affaires

les plus difficiles, jamais la partie principale d'elle-même ne se meut de cette demeure intérieure » (*ibid.*, ch. 1<sup>er</sup>) où Dieu réside.

Aussi « ce qui distingue cette septième demeure, c'est qu'il n'y a presque jamais de sécheresse ». (7º Demeure, ch. 111.) « Ceux qui ont le bonheur d'y entrer n'ont presque jamais, ou du moins trèsrarement, besoin de recourir aux considérations pour enflammer la volonté. Ils marchent continuellement en la compagnie de Notre-Seigneur d'une manière admirable, voyant pour ainsi dire en même temps sa divinité et son humanité. » (6º Demeure, ch. 7.) « Auparavant, l'âme dépensait beaucoup de temps à préparer son esprit, et après cette laborieuse préparation il arrivait encore que le feu ne pénétrait pas complètement le bois qu'il devait consumer. Maintenant l'âme éprouve à chaque instant l'action de l'amour et la divine étincelle enflamme la matière bien sèche qu'on lui a préparée, dès qu'elle vient à la toucher (Kive flam., str. I, vers 6) 1.

Les anxiétés d'amour ont donc pris fin; l'âme est heureuse : « Elle est en possession d'une merveilleuse plénitude de Dieu »; (Cant. sp., str. XXII.) « elle est revêtue de Dieu et baignée dans la Divinité même, non pas seulement à l'extérieur, mais ce qu'il y a de plus intime en elle nage dans les délices divines et dans les eaux spirituelles de la vie véritable». (Ibid.,

str. XXVI.)

255. Cette présence sensible de Dieu, cette union béatifiante va parfois jusqu'à une connaissance explicite et une vue intellectuelle des trois Personnes divines. Ainsi en fut-il pour sainte Thérèse: « Les trois Personnes de la sainte Trinité se montrèrent à elle dans une vision intellectuelle...; à la faveur d'une con-

<sup>1</sup> Sainte Thérèse dit presque jamais. Il peut donc y avoir des exceptions. Elle-mêm: en offre des exemples. Au chapitre xxi des Fondations elle écrit que son âme à cette époque, 1574, souffrait beaucoup par suite de la sécheresse et d'une profonde obscurité spirituelle. Il y avait pourtant deux ans qu'elle était dans la septième D meure, 1572. A Séville, en 1575, elle ne sentit plus pusillanime et plus lâche que jamais : «C'était au point, dit-elle, que je ne me reconnaissais plus moi-même. » (Ibid. xxv.) Dans une lettre du 14 janvier 1577 elle signale une sécheresse intense qui, pendant huit jours, a régné dans son âme. A propos de la fondation de Palencia (Fondations, xxix), elle nous fait le douloureux tableau de l'état d'impuissance, de long abattement moral où elle se vit réduite; c'était en 1580. Cf. Traduction des Carmélites, t. VI, p. 30.

naissance admirable 1 qui lui fut alors donnée, elle comprit qui est souverainement véritable que ces trois Personnes ne son qu'une même substance, une même puissance, une même s gesse, et un seul Dieu 2. » A partir de ce moment, sans conserve il est vrai de ce profond mystère une vue aussi claire, la Saina ne cessa pas de savoir les Personnes divines présentes en elle « de se sentir en cette adorable compagnie; à peu près « comn' une personne qui, se trouvant avec d'autres dans un appart ment très clair, cesserait tout à coup de les voir, si l'on fermal les fenêtres, sans néanmoins cesser d'être certaine de les présence. »

256. Mais c'est là, nous semble-t-il, une faveur extraordinair et l'on aurait tort d'en faire une règle générale. De très grand Saints ont pu être unis à Dieu d'une facon aussi intime, ausi constante, aussi parfaite que sainte Thérèse, sans avoir aus nettement conscience des grandes choses qui s'étaient opéréd en eux. On lit dans le Dialogue des neuf rochers : « Quelquefoi Dieu, par une grâce spéciale, se montre à eux (les habitants de neuvième rocher) à découvert 3, mais cette faveur est très ran et dure quelques instants, comme le ravissement qu'éprouv saint Paul. Le plus grand nombre est appelé à contempler dail une obscurité divine l'incompréhensibilité de Dieu et à s'uni à Lui sans intermédiaire, d'esprit à esprit, dans la plus grand intimité de l'amour. »

De même Notre-Seigneur ne fait pas connaître à toutes le

Nous faisons ici la même réserve que tout à l'heure : nous n croyons pas que par ces mots soit désignée la vision intuitive, mais ur connaissance purement intellectuelle donnant une idée très haute d

la Divinité.

<sup>1</sup> Il ne s'agit pas ici de la vision intuitive, mais d'une connaissand purement intellectuelle, semblable à celle que les anges dans l'étal d'épreuve pouvaient avoir de ce mystère; mais connaissance surns relle même pour les anges qui, naturellement et sans révélation. m peuvent connaître que l'existence et l'unité de la nature divine, et nola trinité des Personnes. Voir supra nº 30 et suiv. et Faits extraordinaire

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 7º Demeure, ch. 1er. Ce fut avant de s'unir à la Sainte par les lier du mariage spirituel, et comme pour l'y préparer, que Dieu lui accord cette vision merveilleuse. Il en est souvent de même pour les âmes qui le Seigneur appelle à cette sublime faveur : ne convient-il pas, en effe que l'âme, à ce moment, acquière une connaissance plus intime du Die dont elle va devenir l'épouse.

âmes saintes qu'Il leur confère la dignité d'épouses ou du moins qu'Il veut les traiter comme telles. En effet, qu'Il leur donne ou non ce titre, Dieu ne peut-Il pas accorder à ses fidèles les mêmes précieuses faveurs, et opérer en eux les mêmes merveilles d'amour? Aussi, le plus grand nombre 1, croyons-nous, n'apprennent qu'au ciel que Dieu les a élevés à ce suprême degré de grâce et de sainteté.

## § 4. - Paix ineffable des âmes saintes

257. La conséquence naturelle et nécessaire de cette présence sensible et béatifiante de Dieu dans l'âme, c'est une paix inexprimable. « Dieu, dit sainte Angèle de Foligno, a établi mon âme dans un état à peu près immuable ; j'ai été ravie avec mon cœur. ma chair et mon âme, sur les montagnes de la paix et je suis contente de toutes choses. »

Si dans la vie unitive, comme nous l'avons montré précédemment, on jouit d'une paix profonde, qui peut subsister même au milieu des combats et des épreuves, cela est bien plus vrai pour ceux qui ont atteint le suprême degré de cette vie

unitive.

258. Mais ce qui ajoute au bonheur des âmes saintes, c'est que les agitations et les troubles sont devenus pour elles bien plus rares. Autrefois, les sens se révoltaient souvent et l'esprit en éprouvait de pénibles angoisses; les puissances de l'âme, Pimagination surtout, « quand la volonté jouissait en paix des ineffables communications du Bien-Aimé, venaient troubler ce repos plein de délices et finissaient même par le faire disparaître sous les incessantes fatigues de leur agitation ». (Cant. sp., str. XX.) Désormais ces tendances contraires sont considérablement amoindries, une bien plus grande harmonie règne entre la partie inférieure et la partie supérieure. « L'âme est tellement pénétrée de Dieu qu'ellé ne ressent même pas de

<sup>1 «</sup> Los habitants de ce neuvième rocher, demande Suzo au Seigneur, savent-ils qu'ils sont unis à Dieu et à leur origine? - Ils ne le savent pas positivement, répond Jésus-Christ. » Il semble en effet plus conforme à la conduite ordinaire de la Providence de cacher aux âmes d'élite l'excellence des dons qui leur sont départis.

premiers mouvements qui fassent la moindre opposition à ce qu'elle sait être la volonté de Dieu. L'âme imparfaite se sent très souvent inclinée au mal, ne fût-ce que par des mouvements irréfléchis, qui proviennent de son entendement, de sa volonté de sa mémoire, de ses désirs et de ses imperfections. Mais quand l'âme est parvenue au degré dont nous parlons, toutes ses puissances et toutes ses inclinations en sens précisément inverse tendent habituellement à Dieu, même par leurs premiers instincts. » (Ibid., str. XXVII.)

259. Il est vrai, ce n'est pas d'une manière constante que les appétits naturels sont ainsi étouffés et que les puissances participent aux douceurs de l'union divine: « On ne doit pas s'imaginer, dit sainte Thérèse, que les puissances, les sens et les passions soient toujours dans cette paix l. » (7° Demeure.)

ch. 11.)

« Ne pensez pas, dit-elle encore, que ces âmes ressentent toujours dans ce haut degré les effets dont j'ai parlé. Ce n'est que le plus ordinairement, ainsi que je l'ai dit. Parfois le Seigneur les laisse dans leur état naturel, et il semble alors que toutes les bêtes venimeuses, qui sont dans l'enceinte extérieure et dans les autres demeures du château, s'unissent pour se venger sur ces âmes du temps où elles n'ont pu les attaquer. Il est vraique cette épreuve dure peu, un jour seulement ou un peu p'us. » (7° Demeure, ch. 1v.)

260. Non seulement les inclinaisons mauvaises sont modérées et pacifiées et n'imposent plus à l'âme de pénibles combats, mais encore les peines de cœur ne pénètrent plus aussi profondément : si ardente est la charité, si intime l'union avec Dieu, qu'il n'y a plus guère place aux douleurs et aux préoccupations

naturelles.

Saint François de Sales nous offre dans sa vie de beaux exemples de la parfaite indifférence des Saints. Le bruit avait couru qu'il serait obligé de dire adicu à son cher diocèse de Genève, où il avait tant travaillé et où devaient le retenir toutes ses affections, pour être transféré au siège de Paris. Or, làdessus il écrivait à sainte Chantal: « Soit que la Providence me fasse changer de séjour, soit qu'elle me laisse ici, cela m'est tout

<sup>1</sup> Cf. Cantique spirituel, strophe XXVI.

un... Je ne puis rien dire de mon âme, sinon qu'elle sent de plus en plus le désir très ardent de n'estimer rien que la dilection de Notre-Seigneur crucifié, et que je me sens tellement in vincible aux événements de ce monde que rien ne me touche

presque. » (26 février 1620).

Ce n'était pas la première fois que le bon Saint donnait des preuves de son admirable détachement. Quelques années auparavant, quand avait pris naissance l'ordre de la Visitation, il avait vu ses plans de fondateur contrecarrés et modifiés. Il avait voulu établir un institut de vierges qui, joignant la vie active à la vie contemplative, allassent par le monde soulager les misères; l'archevêque de Lyon tint au contraire à ce que la Visitation fût un Ordre cloîtré. Le Saint accepta de très bonne grâce un plan contraire à celui qu'il avait rêvé : « Je fais cet acquiescement, écrivait-il, avec une douceur et tranquillité, ains avec une suavité non pareille, et non seulement ma volonté, mais mon jugement a été bien aisc de rendre l'hommage qu'il doit à celui de ce grand et digne prélat... Crovez, ma très chère Fille, j'aime parfaitement notre pauvre petite Congrégation, mais sans auxiété, sans laquelle l'amour n'a pas accoutumé de vivre pour l'ordinaire, mais, le mien, qui n'est pas ordinaire, vit, je vous assure, tout à fait sans cela, avec une très particulière constance que j'ai en la grâce de Notre-Seigneur. » (Octobre 1617).

Cette pleine possession de lui-même, qui le rendait comme inaccessible aux émotions naturelles, faisait qu'il ne connaissait pas la peur. On sait comment il traversa un jour la ville de Genève, où il aurait couru, s'il eût été reconnu, les plus grands

dangers.

Des gens malveillants ayant pris occasion de ce voyage pour l'accuser, auprès du prince de Savoie, d'entretenir des intelligences avec ses ennemis, le saint Évêque ne s'émut aucunement de leurs calomnies : « Ne pensez pas, écrivait-il à sainte Chantal, que j'en sois agité, pas plus certes que de la moindre chose du monde. » (Décembre 1609).

Dans cette même lettre il explique les actes héroïques qu'il vient d'accomplir à Genève, et dont il parle tout naturellement, comme s'il n'y voyait pas grand mérite : « Ah! ceux qui me connaissent savent que je ne pensai jamais à aucune intelligence avec les habitants et que je fais mille traits de couragrar une vraie simplicité, non pas certes simplicité d'esprit, ca, je ne veux pas parler doublement avec vous, mais simplicit de confiance. Or, tout cela n'est rien, et je ne le dis aussi qu'vous, à laquelle je ne puis rien cacher de ce qui m regarde. »

261. Tel est le calme de ces âmes saintes! Elles paraissen affranchies des combats et des peines, tant leur indifférence es parfaite, tant leur être tout entier participe à l'union divine e

au repos délicieux qu'elle procure.

« Les quatre passions naturelles (le désir, la joie, la crainte la tristesse) ne peuvent plus, non sculement s'emparer de l'âmi et la dominer, mais pas même lui causer le moindre désagrémenti L'élévation et l'indomptable énergie de l'âme sont dans cette admirable transformation quelque chose de merveilleux. Autre fois, les eaux de la douleur, dans une foule de circonstances, le pénétraient tout entière; aujourd'hui il n'en va plus ainsi, alor: même qu'il s'agit de ce que les personnes spirituelles ressentent ordinairement avec le plus d'amertume, je veux dire de leurs propr: s péchés ou de ceux du prochain. L'âme, ainsi transformé apprécie, sans aucun doute, et comprend parfaitement la gravité de ces péchés, mais ils ne lui causent plus ni douleur, ni aucune impression pénible. Elle n'éprouve même pas pour ces péchés le sentiment de la compassion, quoiqu'elle pratique avec la plus haute perfection les œuvres de cette vertu. En perdant tout ce qui, dans cette vertu, dénotait quelque faiblesse, elle a conserve tout ce qui en fait la force, la puissance et la perfection. Dans cette transformation d'amour elle agit comme les anges, qu'i apprécient parfaitement tout ce qui cause de la douleur sans en ressentir aucune, et qui exercent les œuvres de la miséricorde sans éprouver le sentiment de la compassion. » (Cant. spir. str. XX.)

Il faut cependant se garder d'exagérer cette doctrine, car, ne l'oublions pas, l'absence absolue de douleur est réservée à la patrie céleste.

« Il est vrai, dit saint Jean de la Croix (*Ibid.*), que Dieu pérmet quelquefois, dans certaines conjonctures, que l'âme épouse sente vivement des choses pénibles et qu'elle en souffre, soit pour lui donner l'occasion de mériter davantage, soit pour ravi-

ver son amour, soit pour d'autres motifs également dignes de Lui, comme Il le fit à l'égard de la Vierge Marie, sa Mère, de l'apôtre saint Paul et d'autres Saints. Mais il n'en est pas moins vrai que l'état du mariage spirituel est, de sa nature, incom-

patible avec ces peines. »

262. On trouvera peut-être que, même avec cette restriction, saint Jean de la Croix va un peu loin dans la peinture de ce bonheur sans nuages. La sainteté n'est point l'insensibilité. La mort de Lazare et la douleur de Marthe et de Marie, les malheurs qui devaient fondre sur Jérusalem ne firent-ils pas couler les larmes de Jésus? Que parfois la vue même des péchés commis ne cause à l'âme sainte, dans la plénitude de son bonheur, ni trouble, ni affliction, comme il arrive à nos anges gardiens, c'est fort vraisemblable; mais que ce soit là sa disposition, pour ainsi parler, constante, c'est plus contestable. Souvent, croyonsnous, elle éprouvera en présence du péché une peine profonde, semblable à celle que ressentit Notre-Seigneur pendant sa passion. Cependant, même dans ce cas, la paix et la félicité subsistent dans la partie supérieure ou, pour mieux dire, dans l'extrémité suprême de l'âme, sans être en rien altérées par les douleurs et les agitations inférieures.

« Le monde, dit sainte Catherine de Sienne, lorsqu'il lance les injures, la persécution et les murmures sur mes parfaits serviteurs — c'est Dieu le Père qui parle — ne trouve aucun endroit où il puisse les atteindre, parce que le jardin de leur âme est fermé et le trait revient sur celui qui l'a lancé, empoisonné par la faute. Il ne peut blesser d'aucun côté les parfaits, parce qu'en frappant le corps, il n'atteint pas l'âme qui reste heureuse et afligée, affligée de la faute du prochain et heureuse de la cha-

rité qu'elle possède.

« Elle imite ainsi l'Agneau sans tache, mon Fils bien-aimé, qui sur la croix était heureux et affligé. Il était affligé de la croix que souffrait son corps et de la croix du désir qu'Il avait d'expier la faute des hommes; Il était heureux parce que la nature divine, unie à la nature humaine, ne pouvait souffrir et ravissait toujours son âme, en se montrant à elle sans voile. Il était heureux et affligé parce que la chair souffrait, mais la divinité ne pouvait souffrir non plus que son âme dans la partie supérieure de son entendement. De même mes enfants bien-aimés, lorsqu'ils

sont arrivés au troisième 1 et au quatrième degré, sont affligé par des croix spirituelles et corporelles, puisqu'ils souffrent dans leur corps, comme je le permets et qu'ils sont tourmenté du regret que leur causent mon offense et le malheur du prochain mais ils sont heureux, parce que le trésor de la charité qu'il possèdent ne peut leur être enlevé, et c'est pour eux une source d'allégresse et de béatitude. » (Dial., ch. CLXVIII.)

Saint Jean de la Croix, en nous faisant une si douce peinture de l'état des âmes saintes, faisait vraisemblablement sa propre histoire : le Seigneur, après l'avoir fait passer par les épreuves terribles qu'il a si bien analysées dans le livre de la Nuit obscure avait pu lui communiquer une paix sans nuages, que les épreuves extérieures les plus cruelles ne parvenaient plus à troubler Les Saints et nombre d'auteurs spirituels, dans les tableaux qu'i's nous présentent des phénomènes intérieurs, sont tout naturellement portés à se peindre eux-mêmes. Comment voulant faire connaître des états dont ils ont l'expérience, ne les décriraient-ils pas tels qu'ils les éprouvent? Leurs descriptions n'en sont que plus précieuses, mais elles ne s'appliquent pas toujours'à tous les cas analogues.

D'autres grands serviteurs de Dieu, qui semblent s'être élevés aussi haut dans l'échelle de la sainteté, saint Alphonse, par exemple, ont eu des souffrances intimes jusqu'à la fin de leur vie. Sainte Véronique Juliani, la Vén. Marie de l'Incarnation endurèrent de très grandes peines après avoir reçu la faveur du mariage spirituel. La première eut à son lit de mort de vio-

Dans ces lignes il est question non seulement du quatrième degréa qui est, dans la classification adoptée par la Sainte, la perfection suprêm , mais aussi du troisième, qui est un état de perfection inférieure. C pendant comme elle reconnaît que la paix dont elle parle découle de la béatitude, comme par ailleurs elle déclare que la béatitude chez les âmes parfaitem nt saintes est bien p'us constante que la z les âmes d'une sainteté moindre, il s'ensuit que la paix attribuée dans ce passage aux âmes du troisième et du quatrième degré ne laisse pasd'êt. e chez ces dernières bien plus profonde et bien plus inaltérable. Dans le degré précédent, en effet, l'âme passait par des périodes enivrantes de paix et de bonheur, mais il y avait des intermittences : les absences de son Bien-Aimé, les anxiétés d'amour venaient, sinondétruire, du moins obscurcir, amoindrir sa paix. Maintenant il n'en varplus de la sorte et la paix est bien plus continuelle.

lentes tentations <sup>1</sup>. Si Marie, la Mère des douleurs, a subi au pied de la croix le plus cruel des martyrs intimes, les plus grands Saints peuvent ressentir les tortures intérieures aiguës. Si le divin Sauveur est mort en poussant ce cri déchirant: Mon Dieu mon Dieu, pourquoi m'avez-vous abandonné? ceux qui sont appelés à continuer sur terre sa vie d'immolation et d'expiation peuvent éprouver des peines semblables aux siennes, à quelque haut degré de sainteté qu'ils soient parvenus.

## § 5. — Joies des âmes saintes

263. Sainte Catherine de Sienne semble distinguer l'allégresse et la béatitude. Saint Jean de la Croix distingue formellement la béatitude substantielle, résultant de l'union avec Dieu, et les jouissances accidentelles qui viennent s'y ajouter. Ces dernières sont nombreuses et variables, mais la première est si pleine et si puissante qu'elle n'en subit pas de modification. « Quant à ces impressions de joie qui se faisaient autrefois sentir à elle plus ou moins vivement, l'âme désormais ne s'apercoit pas de leur diminution, et leur abondance ne lui cause aucune surprise. La joie dont elle jouit habituellement est si grande, qu'elle ressemble à la mer, qui ne peut ni diminuer par l'évaporation de ses eaux, ni se gonfler par les cours d'eau qui viennent se jeter dans son sein... Les jouissances et les douceurs accidentelles sont cependant si loin de lui faire défaut, que celles dont elle jouit ordinairement ne se peuvent dire. Et cependant elles n'ajoutent rien à ce qu'il y a de substantiel dans la communication spiritvelle qui lui est faite..., ce qu'elle possède en elle-même étant bi n supérieur à ce qui peut lui venir d'ailleurs. Ainsi donc, toutes les fois qu'il se présente à l'âme, ou extérieurement ou intérieurement, quelque chose qui peut lui procurer de la joie ou de l'allégress, elle revient tout aussitôt aux richesses que déjà elle possède en elle-même, et dans lesquelles elle trouve infiniment plus de délices et de jouissances que dans les impressions nouvelles qui viennent la visiter. Elle semble avoir en cela une certaine ressemblance avec Dieu qui, tout en prenant ses délices

Pour sainte Thérèse elle-même voir plus haut la note du nº 254.

en toutes choses, n'en trouve cependant jamais autant ailleurs qu'en Lui-même, parce qu'Il possède en Lui un bien suréminent devant lequel disparaissent tous les autres...

« Les jouissances accidentelles que procurent à l'âme les nouvelles communications spirituelles dont elle se voit gratifiée sont si peu de chose en comparaison du bonheur substantiel, que déjà elle possède en son intérieur, que nous pouvons les regarde comme si elles n'étaient pas. L'âme parvenue à cette complète transformation, qui lui a donné son parfait développement, ne fait, en sens inverse de celles qui n'ont pas le même bonheur aucun progrès par suite de ces grâces nouvelles. Mais ce qui est admirable, c'est que cette âme, sans recevoir de nouvelles jouis sances, paraît toutefois recevoir continuellement de nouveau celles que déjà elle possédait. C'est qu'elle ne cesse de savoure avec un nouveau plaisir ce bien immense, qui toujours ancien est toujours nouveau pour elle et, de la sorte, il lui semble recevoir à toute heure des faveurs qu'elle n'avait pas reçue encore, bien qu'en réalité il n'en soit rien. » (Cant. spir., str. XX.)

### § 6. — Lumières accordées aux âmes saintes

264. « Que si maintenant nous voulions parler de la merveil leuse illumination dont l'âme, dans cet embrasement continu d son Dieu, est parfois éclairée..., toutes nos paroles seraiem impuissantes et ne parviendraient pas même à en donner l moindre idée. » (*Ibid.*)

Ici, encore, nous semble-t-il, il faut remarquer un doublélément. L'âme sainte jouit d'une sorte d'illumination substanti le et quasi permanente, à laquelle se joignent des lumière accidentelles.

C'était l'illumination essentielle et fondamentale qui permeftait à sainte Thérèse de se voir constamment en présence de trois Personnes de la sainte Trinité. C'est encore l'illuminatio substantielle, quoique moins nette cette fois et moins précise que décrit le B. Suzo, et qu'il appelle le dernier degré d'unio avec Dieu.

« L'âme fidèle à imiter Jésus-Christ peut se rencontrer ave

Lui dans les profondeurs de sa Divinité, puisqu'il lui a été fait cette promesse : « Là où je serai, sera aussi mon serviteur. » C'est là un rendez-vous plein de joie et de bonheur. L'esprit y perd son activité et disparaît dans l'océan de la divine essence, et c'est là justement son salut et sa félicité... L'esprit des hommes parfaits peut s'élever jusqu'à l'abîme de la Divinité, à cet océan de l'intelligible; il peut s'y plonger et nager dans les profondeurs infinies de la divine essence, et là, détaché de toutes pensées vulgaires, rester immobile dans les secrets de la Divinité. L'homme alors se dépouille de l'obscurité de sa lumière naturelle et se revêt d'une lumière supérieure. Dicu l'attire dans la simplicité de son unité, où il se perd lui-même pour se transformer en Dieu, non par nature, mais par grâce; et, dans cette mer infinie de lumière qui l'environne, il jouit d'un silence, qui est la paix et la félicité parfaite. Il comprend le Rien éternel et existant qui est l'essence divine et incompréhensible, le Rien qu'on appelle rien parce qu'il n'est rien des choses créées, et que l'esprit humain ne peut trouver aucune créature qui puisse le contenir; il voit que ce Rien surpasse toute intelligence et qu'il est incompréhensible pour tous.

« Lorsque l'esprit commence à se fixer dans les ténèbres de la lumière, il perd toute propriété de lui-même, toute action; il ne se connaît plus, parce qu'il est absorbé, enseveli en Dieu. Et, comme à cette hauteur de la contemplation il reçoit dans sa propre substance une lumière qui rayonne de l'unité de la divine Essence et de la trinité des Personnes, son esprit se perd dans ces splendeurs; il meurt à lui-même et à l'emploi de ses forces et de ses facultés; il est ravi et comme égaré par une ignorance divine, il est absorbé dans le silence ineffable de la lunière infinie et de l'unité suprème. C'est là le point le plus élevé que

puisse atteindre l'esprit de l'homme.

« Saint Denys l'Aréopagite, appelle cet état : « la hauteur « inconnue et lumineuse, les télèbres profondes d'une splen-« deur éblouissante, le rayon de l'obscurité divine », parce que l'âme s'y unit à la divine Essence, et que, dans cet Océan de lumière, elle la voit, la contemple et la possède; ce qu'elle comprend dans ce ravissement, c'est que l'infini surpasse sa raison et qu'il reste inconnu à toutes les intelligences; mais cet inconnu, elle en jouit à travers l'obscurité et les ténèbres d'unes lumière qui lui découvre l'immensité et l'incompréhensibilité d Dieu. » (Traité de l'union avec Dieu, § 6, édition Cartier <sup>1</sup>.)

265. Cette contemplation merveilleuse ne saisit pas toujour l'âme avec autant d'énergie. Par moments l'impression ser moins forte; mais il restera un sentiment profond de la Divinita une lumière qui, pour être plus douce et moins éblouisssante ne laissera pas d'être également pénétrante et de maintenir un sorte de perception de Dieu extrêmement précieuse et salutair

C'est de cette contemplation de l'Être divin plus ou moir distincte, mais extrêmement élevée et féconde, que procède le joie essentielle décrite plus haut par saint Jean de la Croix; c'es elle qui engendre les actes d'amour de Dieu très sublimes dori nous traiterons plus loin, et qui rendent si merveilleusemen

élevés les mérites des âmes saintes.

Alors l'influence de la Divinité s'exerce sur elles puissammen allumant dans leur cœur comme une soif de l'infini. Chacudes attributs divins produit en elles son opération propre; es présence de la Sainteté divine, elles ressentent vivement leu impureté; l'idée qu'elles ont de la gloire et de la splendeur d'Dieu fait mieux ressortir à leurs yeux leur propre laideur la Toute-Puissance, l'Immensité, l'Éternité du Très-Haut, leu faiblesse et leur impuissance, leur petitesse et leur néant.

266. Les lumières accidentelles que Dieu daigne accorde à l'âme épouse lui viennent assez souvent par la voie de la pur intelligence selon le mode de perception des anges et des âme

séparées. (V. suprà, nº 33.)

« Le quatrième (et suprême) degré de la contemplation, d' le P. Lallemant, est quand l'âme n'agit plus par l'imagination qui sert aux ravissements et aux extases, mais que Diel'éclaire admirablement par des espèces ou par des lumière intellectuelles et indépendantes de l'imagination et des fartômes. Pour lors, il n'y a que la plus haute pointe de l'esprit quagisse, ou pour mieux parler, qui reçoive l'opération de Dieu, e cette divine opération n'empêche point l'action extérieure de sens...

« Dans cet état Dieu donne quelquefois pour un temp:

l Ce traité de l'union avec Dieu at≒ribué au B. Suzo est-il bien d' lui?\_En tout cas cette doctrine est très belle et très juste.

quelquefois pour toujours, des connaissances si pénétrantes que, sans voir des yeux les personnes avec qui l'on traite, on les voit de l'esprit, et on sait ce qu'elles veulent dire avant qu'elles ouvrent la bouche. On sait ce qu'il faut répondre en toute occasion, et sur toutes les affaires qui se présentent. On reçoit des lumières surnaturelles pour se conduire toujours et en tout par l'Esprit de Dieu.

« C'était là le degré d'union divine où étaient ordinairement les Apôtres, même au milieu du monde et parmi leurs plus

grandes occupations. (Doctr. spir., 7e pr., ch. iv, art. 8.)

267. Les lumières accidentelles peuvent chez ces grands serviteurs de Dieu devenir très fréquentes; elles portent surtout sur

les dogmes fondamentaux de la Religion.

« Dans cet état si sublime du mariage spirituel, dit saint Jean de la Croix, l'Époux découvre à l'âme comme à sa fidèle compagne ses plus merveilleux secrets et, comme l'amour véritable et parfait ne sait rien cacher au cœur qu'il aime, Il le fait très fréquemment et avec la plus gracieuse condescendance. Par ces communications intimes Il la fait entrer surtout dans la connaissance profonde de son Incarnation et des moyens admirables qu'Il a employés pour accomplir la rédemption de l'humanité. » (Cant., str. XXIII.)

On voit un exemple de cela dans la vie de saint François de Sales. « Un jour qu'il se préparait à monter à l'autel, absorbé dans la méditation jusqu'à oublier l'heure ordinaire de sa messe, un de ses aumôniers étant venu l'avertir qu'on l'attendait : « Ah! s'écria-t-il en se levant avec allégresse, je vais donc Le prendre ce divin Sauveur, je vais donc Le prendre. » Et il se revêtit des ornements sacrés en faisant paraître une joie extraordinaire. Interrogé ensuite par son confesseur sur le motif de cette joie : « C'est, répondit-il, que Dieu m'a donné de grandes lumières sur l'Incarnation et l'Eucharistie, et m'a inondé d'une telle abondance de grâces que la joie intérieure s'est reflétée sur mon extérieur. » (Vie, par M. Hamon, vi, 8.)

268. En parlant des grâces accordées aux âmes héroïques nous avons dit que celles qui appartiennent à la voie extraordinaire ne sont pas accordées à toutes. Cette remarque, le lecteur l'aura compris, s'applique aux âmes saintes: ainsi les lumières communiquées par voie de visions intellectuelles, la manifestation ou

déclaration faite par Dieu de cette union très étroite avec Lurqui est le mariage mystique, l'absence de peincs de cœur ou di souffrances intimes, ne sont pas essentielles à l'union transformante; des âmes peuvent l'obtenir sans recevoir ces faveurs. Cl qui paraît essentiel à cette union, ce qui semble la consommation du travail de la grâce dans une âme, ce que les cœurgénéreux peuvent désirer et demander au Seigneur, ce sont le lumières très élevées sur Dieu, l'amour intense et sublime, la pleine domination de la grâce dans toutes les puissances de l'âme avec cette paix profonde et constante, cette pleine possession de soi-même qui en est la conséquence.

## § 7. — Vertus admirables des grands Saints. Leur charité Leur crédit auprès de Dieu

269. « Quelques-uns disent que les âmes qui sont élevées à ce degré sont confirmées en grâce. Il est certain qu'elles exercent des actes de vertu si purs et si parfaits, qu'il n'est pas concevable combien ils honorent Dieu et augmentent le mérite de l'âme. »

Ainsi parle le P. Lallemant. Saint Jean de la Croix est de ceux qui pensent que les âmes arrivées à ce degré d'amoursont confirmées en grâce (Cant., str. XXII). Jésus, l'Époux très fidèle, pourrait-Il permettre que l'âme avec qui Il a contracté une alliance si étroite, l'abandonne et se perde? Il déclarait, nous l'avons vu, à sainte Véronique Juliani qu'Il voulait contracter avec elle une union perpétuelle et indissoluble. Sainte Thérèse au contraire semble reconnaître pour ces âmes la possibilité d'une faute grave I.

Quant aux fautes vénielles de fragilité tous reconnaissent qu'elles en commettent encore. « Ne vous figurez pas, dit sainte Thérèse, que ces âmes, pour grands que soient leurs désins et ferme leur résolution de ne commettre pour quoi que ce soit au monde une imperfection, en soient exemptes; elles ne laissent.

<sup>1</sup> Elle ne s'exprima pas clairement : « Des péchés mortels dont elles aient conscience, dit-elle, ces âm a sont exemples, mais elles ne sont pasen sécurité; car elles peuvent en être coupables sans le savoir, ce qui n'est pas pour elles un petit tourment. » (7º Dem., ch. IV.)

pas d'en commettre beaucoup et même des péchés, mais non de propos délibéré. » « De vérité, disait la Vén. Marie de l'Incarnation, je suis une grande pécheresse, qui commets des lâchetés sans nombre, des puérilités sans fin, des faiblesses sans me sure. » (Vie, IV, 1, p. 606.) Il faut sans doute dans ces aveux faire très grande la part de l'humilité, mais nous ne devons pas oublier que l'impeccabilité n'existe pas sur la terre. Nous ne comprenons pas, il est vrai, comment peuvent pécher ces âmes qui reçoivent des grâces puissantes et aussi continuelles, qui ressentent d'une facon habituelle la motion du Saint-Esprit, qui possèdent Dieu au centre d'elles-mêmes, dans une région où les orages des tentations ne pénètrent pas, bien plus qui ne ressentent que très faiblement, dans la partie inférieure elle-même, les premiers mouvements des passions humaines : mais Adam et Ève étaient-ils moins favorisés? Les anges, avant leur chute, surtout les plus é evés et particulièrement Lucifer, n'étaient-ils pas comb'és des grâces les plus précieuses et affranchis de toute concupise ne ? Copendant ils furert gravement in fidèles; il n' st donc pas élonnant que ces âmes saintes, malgré tant de fev urs, restent sujettes à de très légères it fidélités.

270. C's' ici que les enteurs mystiques placent le désintéressement héroïque sur le quel on a tant discuté et qui fut, il y a deux stècles, l'objet d'une si vive controverse entre deux illustres

évèques.

Pour é uelder ce sujet délicat et voir à quel point de perfection s'é ève la charifé de ces grandes âmes, écoutons d'abord suint François de Sules traitant avec sa grâce ordinaire cette

grave question:

«Au-d ssus de toutes ces âmes, il y en a une très unique ment unique..., la plus aimante, la plus aimable et la plus aimée de toutes les amies du divin Époux, qui non seulement aime Dieu sur toutes ches set en teutes ches se mais n'aime que Dieu en teutes ches se de sorie qu'elle n'aime pas plusieurs choses, ains une seule chose, qui est Dieu. Et parce que c'est Dieu seul qu'elle aime en tout ce qu'elle aime, elle l'aime également partout, se lon que le bon plaisir d'icelui le requiert, hers de tout se choses et sens toutes choses. Si ce n'est que mon Sauveur que l'aime, pourquoi n'aimerai-je pas autant la montagne du Calvaire que celle du Thabor, puisqu'Il est aussi véritablement

e l'une qu'en l'autre... Or, cette sacrée amante n'aime non plus son roi avec tout l'univers que s'Il était tout seul sans univers, parce que tout ce qui est hors de Dieu et n'est pas Dieu ne lui est rien. Ame toute pure qui n'aime pas même le paradis, sinon parce que l'Epoux y est aimé, mais l'Époux si souverainement aimé en son paradis, que s'il n'y avait point de paradis à donner il n'en serait ni moins aimable, ni moins aimé par cette courageuse amante, qui ne sait pas aimer le paradis de son Époux, ains seulement son Époux de paradis, et qui ne prise pas moins le Calvaire, tandis que son Époux y est crucifié, que le ciel où Il est glorifié. » (Amour de Dieu, x, 5.)

271. L'amour de Dieu va donc si loin chez ces âmes saintes que le plus habituellement elles s'oublient elles-mêmes, absorbées qu'elles sont dans leur amour et ne songeant qu'aux intérêts

de leur Dieu.

« Il n'est pas étonnant, dit saint Jean de la Croix, que l'âme, enivrée qu'elle est de l'amour divin, ne se préoccupe nullement de la gloire que Dieu doit lui donner, mais qu'elle se livre exclusivement à Lui par un immense amour, sans songer le moins du monde à ses propres intérêts. » (Cant. spir., str. XXXVIII.)

C'est bien ainsi que nous sont dépeints les habitants du neu-

vième rocher.

« Jésus-Christ. — Ils sont si affermis dans la foi qu'ils ne veulent savoir que Jésus crucifié, et leur humilité est si profonde qu'ils se jugent indignes de toutes les faveurs extraordinaires de Dieu et de ses consolations célestes. Aussi ne les désirent-ils, ne les demandent-ils jamais.

« Henri. — Que demandent-ils à Dieu dans leurs prières, s'ils

ne désirent rien sur la terre et dans le ciel?

« Jésus-Christ. — Ils demandent qu'en eux et dans toutes les créatures tout serve à la gloire de Dieu, qu'ils aiment, qu'ils veulent, qu'ils recherchent par tous les moyens. Ils sont tellement perdus en Lui, que tout ce qui leur arrive, ainsi qu'aux autres créatures, leur semble une faveur précieuse. Si Dieu leur accorde sa grâce, ils Le bénissent; si Dieu les en prive, ils Le bénissent encore. Ils n'ambitionnent rien sur la terre, ils préfèrent seulement l'amertume à la douceur, parce qu'ils sont passionnés pour la croix.

« Henri. — S'ils n'aiment rien, craignent-ils quelque chose?

« Jésus-Christ. — I's ne craignent ni l'enfer, ni le purgatoire, ni le démon, ni la vie, ni la mort; ils sont affranchis de toute crainte servile. Ils ne redoutent qu'une chose, c'est de ne pas mi r les exemples de Jésus-Christ comme ils le désirent. Leur humilité est si profonde qu'ils se méprisent eux-mêmes, ainsi que tout ce qu'ils font, et qu'ils se mettent aux pieds de loutes les créatures, n'osant jamais se comparer à personne. I saiment également tous les hommes en Dieu, et ils s'attachent avec un grand amour à tous ceux qui Lui sont chers. Ils vivent morts et comme ensevelis pour le monde, et le monde aussi est mort et perdu pour eux. Les opérations de l'esprit où l'homme monce le plus difficilement à sa volonté, sont soumises et anéanti: s. I!s ne se recherchent jamais; ils n'aiment pour eux ni plaisir ni honneur. Ils ont renoncé à toutes créatures dans le temps et dans l'éternité, et ils vivent dans une sublime ignorance, puisqu'ils ne savent que Jésus crucifié. »

272. Il y a donc dans le feu de la charité, dont ces âmes sont embrasées, un oubli, une abstraction d'elles-mêmes, non

pas continuel, c'est évident, mais très fréquent.

N'y a-t-il pas même davantage? La charité est jalouse. Ravie comme elle l'est par les perfections de son Dieu, cette âme n'en viendra-t-elle pas quelquefois, dans l'impétuosité de son amour, jusqu'à rejeter expressément tout ce qui est en dehors de Dieu, comme n'étant rien près de Lui, et tout ce qui n'est pas le bien de Dieu comme indigne de ses affections et de ses désirs? Sa propre béatitude elle-même, en tant que cetté béatitude plaît à la nature, en d'autres termes la satisfaction que la nature trouvera dans le repos éternel, ne pourra-t-elle pas en faire bon marché; n'en viendra-t-elle pas dans les élans de son cœur jusqu'à déclarer qu'elle ne se compte pour rien en présence de son Dieu, et qu'elle l'aime tellement que la privation même de ce bonheur ne détruirait pas son amour?

Cet acte de charité n'a rien d'impossible. On le rencontre chez les âmes héroïques, surtout dans leurs épreuves; à plus forte raison et plus fréquemment chez les Saints du suprême degré.

273. Cet acte est-il constant de façon à devenir la disposition habituelle de ces âmes? Le soutenir serait tomber dans l'erreur condamnée par le bref d'Innocent XII. En effet, la première des propositions extraites du Liere des Maximes était air conçue : « Il y a un état habituel d'amour de Dieu qui est us charité pure et sans aucun mélange du motif de l'intérpropre. Ni la crainte des châtiments, ni le désir des récompens n'ont plus de part à cet amour. On n'aime plus Dieu ni pour mérite, ni pour la perfection, ni pour le bonheur qu'on de trouver en l'aimant. »

Il faut donc dire que, chez les Saints dont nous parlens, e rencontre, car eux-mêmes en témoignent, les actes de désint ressement héroïque que nous venons de décrire, mais aussi d'actes d'espérance simple, par lesquels l'âme désire la possessie de son Dieu considérée comme son Bien suprème, et surtout, et plus fréquemment, l'acte d'amour parfait au sens où nous l'avoire de la possessie de son Dieu considérée comme son Bien suprème, et surtout, et plus fréquemment, l'acte d'amour parfait au sens où nous l'avoire de la possessie de son Dieu considérée d'amour parfait au sens où nous l'avoires de la parle de la pa

expliqué. (Nº 102.)

L'amour parfait, avons-nous dit, est non seulement l'amou de bienveillance par lequel on désire la gloire de Dieu sa retour sur soi-même, mais aussi l'amour de complaisance pelequel, ravi des amabilités de Dieu, on tend spontanémel vers Lui, on désire instinctivement, et par la force même l'amour, s'unir à Lui, Le mieux connaître, Le mieux aimer, 1 mieux posséder, seus considérer d'une manière réflexe la satisfation que la nature trouvera dans sen union avec son Dieu.

274. Telle nous paraît en cette délicate matière la vra doctrine, et nous croyons l'ensaignement de sainte Thérè pleinement conforme à l'explication que nous venons de donne

Qu'on en juge:

« Voici, dit-elle, ce qui m'étonne le plus dans ces âmel vous avez vu avec quelle ad ur elles désiraient mourir at de jouir de la présence d' Notre-S igneur et quel martyre été pour elles (dans la sixième demeure) la prolongation de c exil; et maintenant elles sont si embrasé s du désir de Le serv de faire bénir son nom, d'être utils s à qu'ique âme, que, loin soupirer après la mort, elles souhaitent vivre pendant de tr'longues années et au milieu des p'us grandes souffrances, treheureus s de pouvoir à ce prix procurer au divin Maître, chose si petite que ce soit, une partie des louauges qu'Il mériquand elles auraient la certitude d'aller au sortir de la prisdu corps jouir de la vue de Dieu et quand la pensée de la gloire a Bienheureux se présenterait à leur esprit, elles n'en seraient pos

touchées parce qu'elles ne désirent pas alors — (por entonces) — jouir de cette gloire. — C'est bien là l'acte de désintéressement héroïque, tel que nous l'avons exposé. — Leur gloire à elles, c'est de pouvoir faire quelque chose pour le service du divin Crucifié, principalement lorsqu'elles considèrent qu'Il reçoit tant d'offenses et qu'il est si peu d'âmes qui, détachées de tout le reste, n'aient en vue que son honneur.

« A la vérité, lorsque parfois elles n'ont pas présente à l'esprit cette pensée de la gloire de Dieu, et surtout lorsqu'elles voient le peu de service qu'elles Lui rendent, elles sentent avec une ineffable tendresse d'amour se réveiller en elles le désir de se voir au ciel avec leur divin Époux, et de sortir de cet exil — c'est bien là l'amour parfait, qui, par sa propre force et sans considération réflexe sur soi, tend directement à Dieu. — Mais, rentrant presque aussitôt en elles-mêmes, elles renoncent à ce désir et se contentent du bonheur de Le posséder toujours au plus intime d'elles-mêmes, elles Lui offrent l'acceptation volontaire de la prolongation de cette vie, comme le gage d'amour qui puisse leur coûter le plus en ce monde.» (7e Demeure, ch. 111.)

275. Mais tout cela ne fait pas comprendre la profondeur, l'énergie calme, mais extraordinairement interse, des actes

d'amour que produisent ces âmes saintes.

« Ah! disait un jour sainte Catherine de Gênes, si je pouvais dire ce que sent mon cœur, qui est tout brûlé et consumé!—Dites-nous-en que!que chose, répondirent ses enfants spirituels. Elle répliqua: Je ne puis trouver de mots propres à exprimer un tel amour, et il m'est avis que tout ce que j'en pourrais dire serait si loin de la réalité, que cela lui ferait injure. Sachez seulement que si une goutte de la charité que ressent mon cœur tombait en enfer, l'enfer serait changé en paradis, car il s'y trouverait tant d'amour et d'union que les démons deviendraient des anges et les peines des consolations. La peine infernale ne saurait coexister avec l'amour de Dieu 1. »

Saint Jean de la Croix, dans le Cantique spirituel (str. XXXVIII), compare cet amour de l'âme pour Dieu à celui de Dieu pour l'âme, le premier étant une participation très intime

<sup>1</sup> Cité par M. l'abbé Brinquant : La béatitude suprême de l'intelligence 1 du cœur dans le ciel, p. 386.

de l'acte par lequel Dieu s'aime Lui-même, acte auquel l'âme est comme associée. « L'âme aime Dieu avec la volonté et l'force de Dieu Lui-même... Alors, en effet, Dieu, sans aucus doute, non seulement apprend à l'âme à l'aimer comme laime, c'est-à-dire purement et sans intérêt; mais de plus, en l'transformant en son amour, Il lui communique sa propatorce, qui la rend capable de l'aimer désormais selon la mesur d'intensité dont Il l'aime lui-même.

« Il semble donc qu'Il lui met sa propre force entre les main et qu'Il lui montre, en agissant avec elle, la manière d'en fair usage; c'est-à-dire qu'Il lui apprend à aimer et qu'Il lui donne

moyen de le bien faire. »

« Par son aspiration divine, dit plus loin le saint auteu (str. XXXIX), l'Esprit-Saint élève l'âme à une hauteur incon mensurable; Il la remplit de Lui-même, Il la rend capable produire en Dieu la même aspiration d'amour que dans Très Sainte Trinité le Père produit avec le Fils, et le Fils avec Père, et qui n'est autre que l'Esprit-Saint lui-même. Ce divi Esprit, par cette transformation qu'Il fait subir à l'âme, l'aspidans le Père et dans le Fils, afin de se l'unir par la plus étroi union. Il est impossible d'exprimer ce que produit dans l'âm cette transformation, alors même qu'elle ne s'accomplit qu'ans les limites de cette vie. L'aspiration divine que Dieu, dan cet état de transformation, envoie à l'âme en Lui-même, l'âm lorsqu'elle est unie à Dieu et transformée en Dieu, la Lui renvo à Lui et en Lui. »

Dans son livre de la *Vive flamme d'amour*, amené à traiter même sujet, le saint auteur y renonce : « J'hésitais, dit-il, siparlerais de cette aspiration de Dieu; réflexion faite, je n'e parlerai décidément pas, parce que je vois, à n'en pouvoir doute que cela m'est impossible et que, si j'en disais quelque choscette faveur admirable paraîtrait infiniment au-dessous de divine réalité. Par cette aspiration que Dieu produit dar l'âme au moment où s'accomplit le réveil qui lui donne une sublime connaissance de la Divinité, Il lui communique Saint-Esprit selon la mesure de cette connaissance, qui l'absort profondément, et Il l'embrase d'un amour d'autant plu délicieux qu'il est à la hauteur des merveilles dont il a été temoi. Cette aspiration étant remplie de biens et de gloire, le Saint

Esprit en comble l'âme à son tour, et par là Il la pénètre tout entière d'un amour tellement ineffable, qu'il est au-dessus de toute gloire et de tout sentiment. » (Str. IV, vers 4, 5, 6.)

Nous imiterons, et pour cause, la réserve de saint Jean de la Croix, nous contentant de dire que, chez ces âmes d'élite, la perfection de la charité et de toutes les vertus qu'elle engendre

dépasse tout ce que nous en pouvons concevoir.

276. Sans doute, même dans ces hauteurs sublimes de la perfection, il y a des demeures nombreuses: Mansiones multæ sunt; nous voulons dire des degrés divers de sainteté. On peut appliquer à l'union transformante ce que saint Jean de la Croix (Suprà, nº 101) dit que l'union divine en général: « Cette union d'amour renferme bien des degrés, qui varient selon la capacité plus ou moins grande de l'âme et la mesure des grâces accordées par le Seigneur à chacun. » Mais il n'en est pas moins vrai que le moindre degré de cette union transformante communique à l'âme des richesses merveilleuses et la rend immensément chère à Dieu.

277. Mais si l'union transformante, même dans ses degrés moindres, donne aux âmes une si haute valeur, que faut-il penser de ceux qui l'obtiennent dans une très large mesure, et qui sont des géants de sainteté? On ne doit pas être surpris de ce que les auteurs nous disent de ces parfaits amis de Dieu et du crédit qu'ils leur attribuent sur le cœur du Souverain Mâître. « Si de semblables êtres — ils sont rares en ce monde — étaient connus, dit sainte Catherine de Gênes, on les adorerait en terre, mais Dieu les tient inconnus à eux-mêmes et aux autres jusqu'au temps de la mort, auquel le vrai se distingue du faux. » (Dial., 3e partie, ch. x.)

« Quand Dieu fait la grâce à une âme, dit le P. Lallemant, de l'élever au dernier degré de la contemplation, Il ne lui refuse plus rien; elle obtient ordinairement tout ce qu'elle demande. Si on la prie de demander à Dieu quelque faveur, aussitôt qu'elle se met en devoir de présenter à Dieu sa requête, elle sent que l'Esprit-Saint l'emporte en des secrets admirables, où elle se perd, ne pensant plus au sujet de sa prière et ne se souvenant plus de ce qu'elle voulait demander, et cependant Dieu le lui accorde et ses vœux ont leur effet sans qu'elle y pense. Une âme qui est arrivée à ce point de perfection peut à elle seule soutenir,

par ses prières et par son crédit auprès de Dieu, toute une reli

gion 1, tout un royaume. »

Les Saints du neuvième rocher sont « tellement chers à Dieu et jouissent d'une si grande faveur auprès de Lui que, si un seu demandait une chose, et tous les autres chrétiens le contraire Dieu l'écouterait et l'exaucerait de préférence... La grâce qu'ils possèdent est si grande qu'elle ne peut paraître tout entière au dehors; eux-mêmes l'ignorent et ne désirent pas la connaître. S'ils sont petits par le nombre, ils sont considérables par le mérite, et c'est sur eux, comme sur des colonnes solides que Dieu soutient son Église. Sans eux le christianisme périrait et le démon entraînerait dans ses filets le monde entier. Autrefois ces serviteurs bien-aimés étaient plus nombreux dans l'Église.

On lit dans la Vie de sainte Gertrude (l. V, ch. xix) que cette Sainte ayant eu connaissance de l'état pitoyable où se trouvait une âme du purgatoire, suppliait Dieu de lui faire miséricorde : Seigneur, disait-elle, ne voulez-vous pas vous laisser fléchina mes prières et pardonner à cette âme? » A quoi Notre-Seigneur répondit avec beaucoup de bonté et comme en la caressant : « Je veux, pour l'amour de toi, avoir pitié, non seulement de

cette âme, mais même d'un million d'autres âmes. »

Ah! si nous comprenions ce que sont les Saints, combien grand est leur crédit et merveilleuse leur puissance, alors même qu'ils restent ignorés des hommes, nous n'aurions pas de désir plus ardent que celui de voir de telles âmes se multiplier dans l'Église; nous supplierions Dicu avec larmes de donner au monde qui, de nos jours surtout, en a si grand besoin, ces flambeaux brûlants et luisants, qui dissipent les ténèbres, réveillent la foit tréchauffent la tiédeur, ces parfaits serviteurs qui savent sibien faire l'œuvre de Dieu et travaillent avec un si prodigieux. succès à la gloire de leur Maître et au salut de leurs frères.

Seigneur, Seigneur, donnez-nous des Saints.

Un ordre religieux tout entier.

# APPENDICES



#### I

## Préparation à la Communion 1

#### REGLEMENT

1. Pour bien me préparer à mes communions, je ferai mes prières fidèlement et toujours avec attention.

2. Je recommanderai mas communions à Marie, ma bonne Mère, et

ie la prierai souvent pour cela.

3. Je m'efforcerai de pratiquer les vertus chrétiennes : Obéissance, Application au travail, Patience, Esprit de sacrifice et Lutte contre mes défauts.

4. Puisque, pour aller au ciel, le plus sûr moyen est de recevoir fréquemment Notre-Seigneur, je demanderai au bon Dieu, dès maintenant, qu'il permette que je communie souvent pendant toute ma vie.

|                                                         | DIMANCHE | LUNDI | MARDI | MERCREDI | JRUDI | VENDREDI | SAMEDI | DIMANCITE | LUNDI | MARDI | MFRCREDI | JEU DI | VENDFEDI | SAMEDI                  |
|---------------------------------------------------------|----------|-------|-------|----------|-------|----------|--------|-----------|-------|-------|----------|--------|----------|-------------------------|
| 1. Prières du matin et du soir bien faites              |          |       |       |          |       |          |        |           |       | -110  |          |        |          |                         |
| 2. Dizaines de Chapelet                                 |          |       |       |          |       |          |        |           |       |       |          |        |          |                         |
| 3. Actes d'obéissance                                   |          |       |       |          |       |          |        |           |       |       |          |        |          | : 1                     |
| 4. Application au travail                               |          |       |       |          |       |          |        |           |       |       |          |        |          |                         |
| 5. Actes de patience                                    |          |       |       |          |       |          |        |           |       |       |          |        |          |                         |
| 6. Petits Pacrifices et vic-<br>toires sur mes défauts. |          |       |       |          |       |          |        |           |       |       |          |        |          | -                       |
| 7. Autres bonnes œuvres                                 |          |       |       |          |       | -        |        |           |       |       |          |        |          | manufacture manufacture |

S'examiner chaque soir et marquer par des chiffres ou des zéros comment on a pratiqué chaque point du Règlement.

<sup>1</sup> Tome I, p. 93. - 6 fr. le 100. Chaque feuille contient des tableaux pour quatre semaines. Tous ces appendices peuvent être demandés chez MM. Richou, à Angers.

11

Tout pour Jésus!

## Trésor du Sacré-Cœur 1

|            | _                                                                                                            | _ | <br>_ | _    | - | _ |  |   | _  |      |      |     |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|-------|------|---|---|--|---|----|------|------|-----|
| 1.         | Offrande de son travail à                                                                                    |   |       |      |   |   |  |   |    |      |      |     |
| 2.         | Souffrances, contrariétés, ennuis supportés avec patience                                                    |   |       |      |   |   |  |   |    | **** | <br> | *** |
| 3.         | Petits sacrifices                                                                                            |   |       |      |   |   |  |   | ٠. |      |      |     |
| 4.         | Demi-heures de silence                                                                                       |   |       | <br> |   |   |  |   |    |      |      |     |
| 5,         | Lectures de piétié                                                                                           |   |       | <br> |   |   |  |   |    |      |      |     |
| 6.         | Visites au Saint-Sacrement                                                                                   |   |       |      |   |   |  |   |    |      |      |     |
| 7.         | Dizaines de Chapelet                                                                                         |   |       | ì    | · |   |  |   |    |      |      |     |
| 8.         | Actes d'obéissance                                                                                           |   |       |      |   |   |  |   |    |      |      |     |
| 9.         | Actes de charité et de complaisance                                                                          |   | <br>  | <br> |   |   |  |   |    |      | <br> |     |
| 10.<br>11. | Bien obtenu : bons con-<br>seils, bons exemples, etc<br>Mal empêché : mauvaises<br>parodes, critiques, déso- |   |       | <br> |   |   |  |   |    |      | <br> |     |
|            | béissance, etc                                                                                               |   | <br>  |      |   |   |  | , |    |      | <br> |     |
| 12.        |                                                                                                              |   | <br>  | <br> |   |   |  |   |    |      | <br> |     |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tome I, nº 100. — Mêmes conditions que pour le tabelau précédent.

#### Ш

# Règlement de vie des associés du Sacré-Cœur 1

Que sert à l'homme de gagner l'univers, s'il vient à perdre son âme?

Bien décidé à devenir et à rester toute ma vie un chrétien ferme et généreux, bien résolu à faire passer avant tout la grande affaire de mon salut, et pour cela voulant travailler courageusement à la sanctification de mon âma, je prends la résolution d'observer le règlement suivant:

I. Lever. — En m'éveillant, mon premier acte sera de donner mon cœur à Dieu. Je Lui d'manderai la grâce de passer la journée entièse sans commettre le moindre péché, et je Lui offrirai toutes les œuvres de ma journée. Je me lèverai aussitôt, sans jamais céder à la paresse; je ferai ma prière avec attention après m'être mis en présence de Dieu, puis j'y ajouterai une dizaine de chapelet aux intentions de l'Association, c'est-à-dire pour attirer les grâces du Ciel sur moi et sur tous mes cam trades; enfin je lirai deux ou trois pages dans un livre de piété.

Etude. — En classe, je serai fort attentif à mes prières; j'offrirai mon travail à Dieu, en me souvenant bien que ce qui n'est pas fait pour Dieu n'aura pas de récompense. Je me dirai : c'est Dieu même qui m'ordonne de travailler, et, en travaillant bien, je suis sûr de Lui être agréable.

II. VERTUS A PRATIQUER. — Obéissance. — Je ferai mu vertu favorite de l'obéissance. J'obéirai premptement et sans répliquer à tout ce qui me sera prescrit, soit par mes parents, soit par mes maîtres, et je me rappellerai toujours que tout ce qui mest commendé par mes Supérieurs, c'est Dieu même qui meste commande.

Patience et douceur. — Pour ne pas céder à la colère et à l'impatience, je m's souviendrai de ce que Jésus a souffert pour moi, et je supporterai sans m plaindre, par amour pour Lui et pour expier mes péchés, tout ce qui m's contrariera.

Charité et zèle. — Je me propose de faire chaque jour quelque acte de cette belle vertu de charité, soit en me montrant plein de complaisance, soit surtout en cherchant à faire du bien à mes camarades.

Mortification chrétienne. — Chaque jour je m'imposerai au moins un sacrifice que j'offrirai au Cœur de Jésus.

Pureté. — Je d manderai souvent à Marie de garder en moi cette belle vertu si chère au cœur de Dieu, et, pour la conserver intacte, je repousserai toute mauvaise pensée, je m'abstiendrai de toute parole tant soit peu dangereuse, surtout je fuirai comme la peste toute mauvaise compagnie.

<sup>1</sup> Tomp. I, no 100. - 6 francs le cent.

III. COUCHER. — Tous les soirs, si je ne l'ai pas fait dans la journée, je noterai mon bulletin du Trésor du Sacré-Cœur; je réciterai une dizaine de chapelet aux mêmes intentions que le matin. Si j'ai manqué de faire ma lecture de piété, je la ferai, sans faute, avant de me mettre au lit. Je n'oublierai ni ma prière du soir, ni l'examen de conscience.

IV. Dévotion à la Très Sainte Vierge. — J'aimerai beaucoup la Très Sainte Vierge et j'aurai grande confiance en elle. Je ferai très exactement et pieusement mon mois de Marie et mon mois du Rosaire. Toutes les fois que j'aurai besoin de quelque grâce ou que j'aurai quelque chagrin, je m'adresserai à la Sainte Vierge comme à une bonne Mère digne de toute ma confiance.

V. SACREMENTS. — Je m'y préparerai avec beaucoup de soin. Jamais je ne me confesserai sans avoir d'abord bien prié, ensuite sans avoir une vraie contrition, me rappelant toujours avant d'entrer au confessionnal, combien le bon Jésus a souffert pour mes péchés.

Je mé préparerai à mes communions par d'ardentes prières, des sacrifices, et en m'appliquant dans cette intention à être obéissant, bien patient, bien assidu au travail. Je les recommanderai toujours à Marie. Je ferai toujours après mes communions, une fervente action de grâce.

Je relierai ce règlement chaque d'manche, pendant deux mois, puis le premier dimanche de chaque mois, et j'examinerai si je suis fidèle à l'accomplir.

#### IV

## Pratiques de pénitence pour passer en vrai chrétien le saint temps du Carême 1

« Si quelqu'un veut venir après moi, a dit N.-S. J.-C., qu'il renonce à soi-mêm?, qu'il porte sa croix tous les jours et qu'il me suive. — Celui qui s'aim? trop soi-mêm?, a-t-il dit encore, se perdra; celui qui se traite en ennemi sauvera son âm? pour l'éternité. » — « Je châtie mon corps, disait saint Paul, et je le réduis en servitude, de peur d'être damné. »

C'est là le fondement de la morale évangélique, c'est là ce qui fait les vrais chrétiens. En effet, celui-là seul est un vrai chrétien, qui ne craint pas de souffeir un peu pour le Dieu qui a tant souffert pour nous, qui pense à expier ses péchés par la pénitence et qui, sachant se vaincre soimement et ne pas céder à tous ses caprices, domine ses défauts et finit par en triompher. Au contraire, celui qui fait toujours sa volonté devient le plus milheureux des hommes et le plus vicieux.

1º Au lieu de remattre à plus tard ce que j'ai à faire, m'y mattre tout de suite; par exemple si on ma commanda, au lieu de dire « tout à l'heure », obéir immádiatemant; si j'ai un devoir ou une occupation

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tom · I, nº 111. — 6 francs le cent.

ennuyeuse, commancer par là, au lieu de commancer par ce qui me plaît davantage.

2º Garder chaque jour le silence pendant un certain temps.

3º Aux repas, loin de m? plaindre de ce que l'on m? servira, accepter tout, et mêm?, pour imiter N.-S. qui, sur la croix, voulut être abreuvé de fiel et de vinaigre, prendre ce qui me plaira le moins.

4º Quand l'heure de mon lever est arrivée, sortir de mon lit sans tarder

un seul instant.

5° Céder volontiers aux autres et, au lieu de m'entêter et de me disputer, faire plutôt leur volonté que la mienne.

6º Mortifier mes yeux et ne pas m'arrêter inutilement dans les rues

à regarder tout ce que je rencontre.

7º M'abstenir pendant un certain temps de lever les yeux en classe, et surtout à l'Église, m'y appliquer au travail et à la prière, au lieu de tourner la tête pour voir tout ce qui se passe.

8º Si j'ai bonne envie de dire une parole inutile, ne pas la dire.

9º Pour mieux détester mes péchés, et pour avoir plus de courage à combattre mes défauts, je penserai de temps en temps à la passion de Notre-Seigneur, et à tout ce que le péché Lui a fait souffrir.

#### V

## Pratiques de pénitence pour passer en vraie chrétienne le saint temps du Carême

« Si quelqu'un veut venir après moi, a dit N.-S. J.-C., qu'il renonce à soi-mêm?, qu'il porte sa croix tous les jours et qu'il me suive. — Celui qui s'aim? soi-mêm?, a-t-il dit encore, se perdra; celui qui se traite en ennemi sauvera son âme pour l'éternité. » « Vous ne ferez de progrès dans la vertu, dit l'Imitation, qu'autant que vous vous ferez de vio-

lence. »

C'est bien là le fondement de la morale évangélique, c'est la doctrine que l'Église rappelle à tous les chrétiens, particulière ment à cette sainte époque de l'année: nous devons nous mortifier par amour pour Jésus, heureuses de souffrir un peu pour le Dieu qui a tant souffert pour nous; nous devons nous mortifier pour expier nos péchés; pour apprendre à nous vaincre et à triompher de nos défauts; pour attirer les grâces du bon Dieu sur nous et sur tous ceux qui nous sont chers; pour obtenir la conversion de tant de malheureux pécheurs et les empêcher de tomber dans l'enfer, pour soulager dans leurs terribles tourments les âmes du purgatoire.

Pour mieux apprendre à pratiquer cette grande et belle vertu de pénitence, je relirai de temps à autre la liste suivante contenant les diverses mortifications qu'il me serait facile d'accomplir et, sans me croire obligée de les pratiquer toutes, je pourrai m'astreindre tantôt à l'une, tantôt à l'autre.

1º Au lieu de remettre à plus tard ce que j'ai à faire, m'y mettre tout de suite; par exemple si on me commande, au lieu de dire « tout à l'heure », obéir immédiatement; si j'ai un de voir ou une occupation ennuyeuse, commencer par là, au lieu de commencer par ce qui me plaît davantage.

2º Garder chaque jour quelque temps de silence.

3º Quand j'aurai bonne envie de me précipiter sur quelque affaire, de me livrer à quelque occupation plutôt pour satisfaire mes goûts que pour vraie utilité, y renoncer, ou du moins faire exprès d'attendre quelques instants.

4º Quand je serai légèrement souffrante, ou que j'aurai quelque sujet de tristesse, quelque contrariété, m'efforcer quand même de me mon-

trer gaie et aimable pour tout le monde.

5° Au repas, loin de me plaindre de ce qu'on me servira, accepter tout, et même, pour imiter Jésus qui, sur sa croix, voulut être abreuvé de fiel et de vinaigre, choisir de préférence ce qui me plaira le moins.

6º Ne pas chercher à tout savoir, et mortifier ma curiosité en ne prêtant aucune attention aux choses inutiles et à celles qui ne me regardent

pas.

7º Me lever de mon lit dès que l'houre est vonue, sans tarder un instant. 8º Accepter sans me plaindre d'être mal à l'aise, d'être privée de telle

ou telle pêtite douceur, et même retrancher à l'occasion ce dont je puis me passer et qui ne sert qu'à contenter ma nature.

9º M'appliquer, selon le conseil de l'Imitation, à faire plutôt la volonté des autres que la mienne.

40° Quand je serai dans les rues, m'imposer parfois le sacrifice de ne

pas regarder tout ce que je rencontre.

11º M'abstenir pendant un certain temps de lever les yeux en classe; ne pas détourner la têle, s'il se passe qu'ique chose qui actire les regards ou qui pique la curiosité.

12º Si j'ai bonne envie de dire telle parole, de faire telle réflexion qui n'a aucune utilité, garder le silence, ou parler de toute autre chose.

13° Pour mieux me former à la vraie charité chrétienne, je ferai parfois exprès de recherch recelles de mes compagnes avec lesquelles je sympathise le moins, et je me montrerai très almable avec elles.

14° Quand une chose m: fera grande envie, que j'en concevrai un vif désir, au point peut-être d'en avoir la tête toute pleine et de ne pas apporter à m s devoirs, à mes occupations l'attention suffisante, me condamaer à ne point y songer, et en chasser la pensée de mon esprit.

15° Prendre quelquefois pour pratique de produire dans la journée de vifs sentiments de contrition; pour cela à certains moments que j'aurai déterminés, par exemple en entendant l'heure sonner, me mettre en esprit auprès de Jésus souffrant, me Le représenter dans son agonie, ou dans sa flagellation, ou sur le Calvaire; me rappeler alors que par mes péchés j'ai causé tous ses tourments et Lui demander sincèrement pardon.

#### VI

# Tableau méthodique à l'usage de ceux qui débutent dans l'exercice de l'oraison 1

1 Dieu qui est présent partout me voit. 2 Dieu est dans mon cœur. 3 J.-C. du haut du Ciel fixe les yeux sur moi. 4 S'imaginer J.-C. près de soi. N.-B. — S'arrêter quelque temps à l'une ou à l'autre-Présence. de ces pensées; si l'on est à l'église, prendre de préférence la dernière, puisque l'on est réellement près de N.-S. de S'abaisser devant Dieu et l'adorer. Puis lui domander pardon (Acte de contrition ou Confiteor). Enfin lui demander secours pour bien prier (invoquer Marie, le bon Ange). Soit une grande vérité, p. ex. : la mort, le ciel. Soit une vertu ou un défaut. Objet Soit un mystère de N.-S., p. ex. : Nativité, Soit une lecture dont chaque passage est médité. Réfléchir sur la vérité choisie. Se représenter par l'imagination les circonstances du mystère. Considé-Bien se dire que pratiquer la vertu et fuir le vice. 1 JUSTE: Non seulement l'honnêteté mais ration Manière la reconnaissance pour un Dieu si bon nous en fait un devoir; est 2 Avantageux : Et pour la vie présenteet surtout pour la vie future; 3 FACILE: Tant d'autres le font avec lesecours de la grâce.

Tome I, nº 138. - 11 francs le cent.

| III (<br>Reiour sur {<br>soi-même | Examine                       | r ses besoins, ses défauts, ses péchés.<br>r combien on est loin de la vertu dont on a reconnu<br>rtance.                                                                                                                                                                            |
|-----------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IV                                | Règle<br>générale<br>Règles   | Parlez à JC., comme à un bienfaiteur, un père<br>un ami.<br>Rappelez à NS. qu'il a maintes fois promis<br>d'exaucer toute prière confiante.<br>Dites-Lui que votre faiblesse peut tout avec<br>sa grâce.                                                                             |
| Femande                           | particu-<br>lières            | Dites-Lui que vous désirez être meilleur pour Le mieux servir et Le mieux glorifier.  Protestez que vous ne vous confiez pas en vos qualités, ni en vos mérites, que vous vous appuyez uniquement sur ses mérites et ses souffrances.  Invoquez Marie, le bon ange, le saint patron. |
| <b>V</b>                          | Protes- { tation } Pro- messe | Je veux vous prouver que ma demande est<br>sincère.<br>Aujourd'hui en telle circonstance,<br>Je pratiquerai tel acte de vertu;<br>J'éviterai tel acte mauvais.                                                                                                                       |
| Résolution                        | Persé-<br>vérance             | J'ai pris souvent ces résolutions; s'il le faut<br>je les renouvellerai encore sans jamais me<br>décourager.                                                                                                                                                                         |

## Pater 1 Ave 1

Une autre méthode consistera à prendre une prière : « Notre Père Je vous salue, Marie; Souvenez-vous, etc. »; et à la réciter en s'interrompant après chaque phrase ou même après chaque mot pour le méditer.

REMARQUE IMPORTANTE. — Ceux à qui il n'est pas loisible de consacrer quelque temps à la méditation peuvent la faire en travaillant Choisissant pour cela le moment où ils se sauront moins exposés à êtredérangés, ils commenceront par se mettre en présence de Dieu et l'adorer - s'ils sont seuls, il serait mieux d'interrompre un instant leur travail et de se mettre à genoux; - puis ils continueront, tout en travaillant à s'occuper de pieuses pensées et à s'entretenir avec N.-S. Terminen toujours par des résolutions.

S'il était possible en travaillant d'avoir devant les yeux le tableau

ci-dessus, cela pourrait aider beaucoup.

Ainsi comprise, la prière mentale est à la portée de tous, même des

gens les plus occupés, à tous elle est éminemment utile.

« Sans l'oraison, dit saint François d'Assise, on ne saurait faire aucur. progrès dans la vertu. » — « Je ne connais pas de meilleur moyen pour se sauver que l'oraison mentale, dit saint Jean-Baptiste de Rossi. Le jour où nous n'aurons pas médité, craignons de pécher. »— « Quelques fautes que commettent ceux qui commencent à faire oraison, ils ne doivent pas l'abandonner, dit sainte Thérèse; s'ils persévèrent, ils finiront pas se corriger... Rien de plus utile que l'oraison, dit-elle encore, c'est même une nécessité pour ceux qui offensent Dieu au lieu de Le servir. »— Beaucoup jeûnent, dit saint Alphonse de Liguori, récitent le chapelet, l'office de la Sainte Vierge, et cependant restent pécheurs, mais il est impossible que celui qui est fidèle à l'oraison continue à vivre dans l'offense de Dieu. »

Difficultés que l'on oppose à la pratique de la méditation; — comment il faut les surmonter.

- I. Je n'ai pas le temps. Vous avez bien le temps de mangar; vous trouvez bien le moyen de donner aux besoins de votre corps le temps nécessaire; votre âme vous serait-elle donc moins précieuse?
- II. J'essaie bien, mais toute mon oraison se passe à faire des efforts qui n'aboutissent jamais, c'est du temps perdu. Votre temps est fort bien employé, les efforts que vous faites sont très méritoires, votre oraison est bonne et plus fructueuse que vous ne le croyez.
- au bon Dieu que vous agissez uniquement pour Lui plaire, et non pour votre propre satisfaction. Dites-Lui encore que, vos efforts pour méditer Lui étant agréables, vous les continuerez, dussiez-vous d'ici longtemps n'y trouver que rebuts et difficultés. Dans la voie de l'oraison ce qu'il faut surtout, c'est la persévérance. Ce n'est ordinairement qu'à la longue et après des efforts soutenus que l'oraison devient facile et douce. Mais pourquoi craindrait-on sa peine? Ne faut-il pas des années pour acquérir les moindres connaissances humaines; ce n'est pas en une semaine, en un mois que l'enfant apprend à lire, à écrire, à compter; que l'apprenti devient habile ouvrier. Quand on comprend l'importance de l'oraison, on ne se laisse pas arrêter par les difficultés du début.
- IV. Je fais d'habitude assez bien mon oraison, mais j'ai en ce moment trop d'ennuis, de soucis et de tracas; je ne puis m'arrêter à une pensée pieuse. J'en reviens toujours malgré moi à mes préoccupations. Si elles sont légitimes, s'il s'agit d'une affaire importante et dont le souvenir soit aussi tenace que vous le dites, alors parlez-en à N.-S., ouvrez-lui votre cœur, confiez-lui vos inquiétudes, et faites instance piès de lui pour qu'il dirige l'affaire selon les intérêts de sa gloire et pour le plus grand bien de votre âme.
- V. Je me mets assez sacilement en présence de Dieu, et j'éprouve facilité et attrait à converser avec Jésus, à lui exposer mes demandes, mes résolutions, mais je me perds dans les considérations. Dans ce cas n'appuyez pas sur les considérations; dès lors que vous pouvez vous entretenir avec N.-S., votre oraison est excellente...

## TABLE DES AUTEURS

#### CITÉS DANS CET OUVRAGE

Les chiffres romains indiquent le volume, les chiffres arabes indiquent le numéro, les chiffres entre parenthèses indiquent la date de la mort de l'auteur cité.

Saint Athanase (373), I, 214.

Saint Jerôme (420), II, 181.

Saint Augustin (430), I, 124, 202, 208.

Saint Bernard (4153), I, 53, 193, 237, 296; II, 97, 102.

Alexandre de Hales (1245), I, 128.

Bienheureux Albert le Grand (1280), I, 356; II, 22, 24, 151.

Saint Thomas d'Aquin (1274), I, 30, 43, 116, 128, 150, 299, 303; II, 14, 13, 38, 39, 97, 102, 109, 112.

Saint Bonaventure (1274), I, 123.

Sainte Gertrude (1303), II, 277.

Sainte Angèle de Foligno (1309), II. 211, 212, 217, 223, 225, 227, 239. Bienheureux Suzo (1365), I, 32, 305, 312, 354; II, 136, 137, 138, 142, 143, 231, 233, 238, 256, 264, 271, 277.

Sainte Catherine de Sienne (1380), II, 245, 253, 254, 262.

Saint Vincent Ferrier (1419), I, 80, 191.

Imitation de Jésus-Christ, I, 111, 136, 161, 193, 345; II, 68.

Sainte Catherine de Gênes (1510), II, 194, 209, 218, 220, 242, 275, 277.

Bienheureuse Camille Baptista Varani (1527), II, 78.

Saint Ignace de Loyola (1556), I, 27, 28, 60, 96, 105, 107, 115, 132, 140, 142, 156, 162, 204, 205, 234, 252, 258, 290; II, 193.

Saint Pierre d'Alcantara (1562), I, 130, 146, 149, 356; II, 218.

Louis de Blois (1565), II, 93.

Balthazar Alvarez (1580), I, 271.

Sainte Thérèse (1582), I, 24, 31, 65, 124, 127, 141, 146, 152, 156, 163, 183, 200, 209, 241, 244, 246, 252, 272, 273, 275, 289, 306, 307, 312, 333, 336, 337, 342; II, 1, 4, 15, 18, 45, 49, 50, 54, 65, 67, 69, 69 bis, 75, 88, 95, 106, 107, 110, 113, 114, 119, 123, 136, 140, 158, 159, 162, 163, 169, 184, 188, 189, 190, 198, 213, 218, 223, 228, 233, 234, 241, 244, 246, 248, 249, 250, 252, 254, 255, 259, 269, 274.

Grenade (1588), I, 126, 142, 146.

Saint Jean de la Croix (1591), I, 152, 157, 161, 166, 167, 168, 169, 170, 171, 325, 326, 330, 335, 336, 337, 340, 346, 348, 349; II, 6, 16, 17, 24, 28, 33, 41, 43, 48, 49, 50, 63, 70, 87, 88, 90, 91, 96, 99, 101, 106, 110, 112, 136, 141, 148, 149, 150, 152, 163, 184, 193, 196, 202, 203, 205, 218, 223, 228, 229, 232, 239, 244, 245, 251, 252, 254, 258, 261, 263, 264, 267, 269, 271, 275, 276.

Jean de Jésus-Marie (1615), II, 139.

Rodriguez (1616), I, 57, 128, 131, 191, 218.

Suarez (1617), I, 30, 128, 138, 143, 147, 149, 150, 157, 260, 337; II, 36, 75, 76, 139.

Alvarez de Paz (1620), II, 68.

Saint François de Sales (1622), I, 34, 73, 97, 99, 130, 135, 136, 146, 152, 167, 169, 194, 195, 205, 206, 212, 214, 215, 227, 229, 232, 235, 241, 242, 243, 244, 247, 248, 250, 254, 256, 257, 262, 263, 264, 266, 263, 269, 283, 287, 292, 294, 310, 313, 315, 318, 341, 347, 348, 350, 351, 353, 354; II, 5, 19, 21, 36, 39, 46, 53, 55, 56, 63, 64, 73, 75, 76, 81, 84, 96, 99, 103, 110, 111, 112, 117, 123, 129, 130, 145, 150, 153, 158, 163, 165, 166, 168, 186, 199, 220, 260, 267, 270.

Thomas de Jésus (1627), II, 6.

Père Lallemant (1635), 1, 72, 75, 78, 115, 128, 178, 179, 231, 232, 236, 270; II, 37, 44, 45, 68, 92, 173, 190, 224, 230, 266, 269, 277.

Sainte Jeanne de Chantal (1641), I, 291, 296, 339; II, 60, 72, 140, 158, 460, 465, 168, 169, 184, 214, 220, 222.

Godinez (1644), II, 172.

Saint-Jure (1657), I, 125.

Olier (1657), I, 213; II, 57.

Rigolleuc (1658), I, 337.

Saint Vincent de Paul (1660), I, 81, 123, 133, 136, 138, 283, 288, 296; II, 189.

Surin (1665), I, 128, 129, 228, 271, 284, 285, 286, 317, 318; II, 44, 71, 93, 122, 135, 184, 188, 189, 191, 216, 222, 225, 227.

Vénérable Marie de l'Incarnation (1672), I, 296, 355; II, 79, 133, 207, 221. 248, 269.

Bona (1674), II, 6, 139, 218.

Mère Anne-Séraphine Boulier (1680) II, 34 bis.

Sainte Marguerite-Marie (1690), II, 47, 79, 160, 197, 223.

Contemporaines de sainte Marguerite-Marie, I, 78.

Boudon (1702), II, 136.

Bossuet (1704), I, 153, 154, 259, 356; II, 16, 23, 35, 65, 92, 166, 169, 171.

Fénelon (1715), II, 2, 102, 273.

Schram (1720), II, 46.

Sainte Véronique Juliani (1727), II, 79, 208, 209, 231, 247.

Bienheureuse Martinengo (1737), I, 296.

Caussade (1751), I, 337, 339; II, 23, 56, 68, 75.

Scaramelli (1752), I, 203; II, 68.

Billuart (1757), I, 298, 299; II, 104.

Saint J.-B. de Rossi (1764), I, 125.

Saint Paul de la Croix (1775), II, 159, 171, 215.

Saint Alphonse de Liguori (1787), I, 82, 116, 125, 138, 146, 250, 272; II, 27, 46, 61, 80, 102, 163.

Grou (1803), I, 44, 152, 230, 326, 342; II, 57, 58, 76, 121.

Vénérable Libermann (1852), I, 83, 129, 130, 136, 157, 175, 176, 177 206, 228, 230, 243, 245, 246, 252, 260, 269, 274, 276, 278, 279, 280, 281, 282, 290, 292, 307, 309, 315, 320, 322, 340, 351, 354; II, 7, 22, 44, 74, 86, 92, 116, 117, 119, 130, 164, 167, 171, 216, 230.

### **AUTEURS CONTEMPORAINS**

Bayonne, II, 253.

Berthe, II, 80.

Chaumont, † 1896, I, 92.

Lamballe, † 1914, II, 166.

Ludovic de Besse, † 1910, I, 337.

Meynard, I, 270; II, 61.

Monsabré, II, 62.

Pergmayr, I, 232.

Poulain, † 1919, I, 290; II, 34 bis, 68, 89.

Ribet, † 1909, II, 89.

Roothan, I, 132.

Thérèse de Saint-Joseph, II, 88.

Voos, II, 16.

# TABLE DES MATIÈRES

## VIE UNITIVE

| PROLOGUE. — Rôle important de la contemplation dans la vie unitive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| LIVRE V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                          |
| Cinquième degré. Les âmes parfaites                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                          |
| Première partie. — L'ORAISON CONTEMPLATIVE ORDINAIRE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                          |
| CHAPITRE PREMIER. — Le passage de l'état affectif à l'état contemplatif se fait ordinairement par une transition douce et progressive                                                                                                                                                                                                                                              | 7                                                        |
| CHAPITRE II. — Nouveau mode d'opération de la grâce dans les âmes parfaites :                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                          |
| § 1. Le mode humain et le mode ultra humain<br>§ 2. Des termes de contemplation, grâces mystiques, oraison                                                                                                                                                                                                                                                                         | 12                                                       |
| passive, oraison surnaturelle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14                                                       |
| CHAPITRE III. — L'union amoureuse, fondement de l'oraison contemplative                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 18                                                       |
| CHAPITRE IV. — Comment s'opère l'union contemplative :  § 1. Les opérations supérieures de l'âme d'après saint François de Sales.  § 2. Les actes directs.  § 3. Le rôle de l'intelligence dans la contemplation.  § 4. Les différentes manières de connaître Dieu  § 5. Enseignement de Bossuet sur la contemplation.  § 6. La contemplation est l'effet des dons du Saint-Esprit | 22<br>25<br>29<br>32<br>37<br>39                         |
| CHAPITRE V. — Les divers modes de contemplation ordinaire :  REMARQUE PRÉLIMINAIRE                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 46<br>47<br>48<br>49<br>51<br>55<br>59<br>61<br>63<br>64 |
| \$ -9. La contemplation et la prière vocale                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 66                                                       |

| CHAPITEE VI. — La contemplation est bien moins rare qu'on ne le croit communément :                                                |            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| § 1. Témoignage des auteurs mystiques<br>§ 2. Y a-t-il beaucoup d'âmes parfaites qui ne soient pas con-                            | 67         |
| templatives?<br>§ 3. Division des âmes en trois classes selon que prédominent la                                                   | 77         |
| volonté, l'intelligence ou la mémoire                                                                                              | 78         |
| CHAPITRE VII. — Les marques de la contemplation                                                                                    | 90         |
| CHAPITRE VIII. — Avantages de l'oraison contemplative                                                                              | 97         |
| Deuxième partie. — DISPOSITIONS DES AMES                                                                                           |            |
| DU CINQUIÈME DEGRÉ OU DES AMES PARFAITES                                                                                           |            |
| Снарттве решиет. — Comment les âmes parviennent à la vie unitive :                                                                 |            |
| § 1. Romarque préliminaire<br>§ 2. Voie abrégée et voie commune                                                                    | 100        |
| § 3. Les marques de la vie unitive                                                                                                 | 104        |
| § 4. Degrés divers d'union à Dieu                                                                                                  | 106        |
| Снаритке II. — Intensité de la charité chez les âmes parfaites                                                                     | 107        |
| CHAPITRE III. — Les fruits de cette ardente charité:                                                                               |            |
| § 1. Amour de la solitude<br>§ 2. Esprit de détachement                                                                            | 111        |
| § 3. Désirs du ciel; les anxiétés d'amour                                                                                          | 114        |
| § 4. Zèle désintéressé. Amour de la croix<br>§ 5. Soif de la communion                                                             | 117        |
| CHAPITRE IV. — Caractères de la charité des âmes parfaites :                                                                       | 210        |
| § 1. Lour énergie calmo et tranquille                                                                                              | 118        |
| <ul> <li>§ 2. Humilité des âmes parfaites.</li> <li>§ 3. Unité de vue et simplicité d'intention des âmes parfaites.</li> </ul>     | 122        |
| § 4. Sérénité des âmes purfaites                                                                                                   | 122<br>126 |
| CHAPITRE V Conduite extérieure des parfaits :                                                                                      |            |
| § 1. Influence de la charité sur toutes leurs œuvres                                                                               | 127        |
| § 2. Les qualités naturelles. Sont-elles développées par la pra-<br>tique de la vertu, ou contribuent-elles à rendre la vertu plus |            |
| élevée et plus méritoire                                                                                                           | 130        |
| § 3. L'union mystique et les œuvres extérieures                                                                                    | 133        |
| CHAPITRE VI. — Mérite de cet état de perfection. Différence entre<br>l'état de perfection et la sainteté :                         |            |
| § 1. Valeur des âmes parfaites                                                                                                     | 135        |
| § 2. Lours imperfections<br>§ 3. Deux subdivisions du cinquième degré                                                              | 136<br>138 |

|       | Troisiè | me   | part  | ie. | _    | DIRE   | CTION | DES  | AMES   | PAI  | RFAITE   |
|-------|---------|------|-------|-----|------|--------|-------|------|--------|------|----------|
|       |         | Rè   | GLES  | DE  | L'C  | RAISO  | N CON | TEMI | PLATTV | E    | *        |
| Снарі | TRE PRE | HIER | . — 0 | oml | bier | nilest | impor | tant | pour   | un d | lirecteu |

| CHAPTERE II. — Règles à suivre dans la direction des âmes con-                                                                                                       |                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| § 1. Nécessité du complet ronne ment                                                                                                                                 | 144<br>147<br>151<br>152        |
| CHAPITRE III. — Comment une âme habituellement contemplative doit faire son oraison:  § 1. Préparation  § 2. Comment doit se conduire, dans le cours de son oraison, | :<br>15 <b>5</b>                |
| c lui qui épi ouvi la quiétude sensible                                                                                                                              | 159<br>162<br>165<br>166<br>167 |
| Conclu ion                                                                                                                                                           | 169                             |
| LIVRE VI<br>Sixième degré. <b>L</b> es âmes héroïques                                                                                                                |                                 |
| CHAPITRE PREMIER. — L'héroï-me. Définition et ex-mples                                                                                                               | 171                             |
| CHAPITRE II. — Comment les âmes parviennent à l'héroïsme :                                                                                                           |                                 |
| 8 1. An ren général                                                                                                                                                  | 176                             |
| § 2. Quelques remarques préliminaires :<br>I. Soulinonts opposés et simultanés                                                                                       | 178                             |
| culeux  § 3. Lumières plus grand s accordé s aux âm s d'étite et actes                                                                                               | 181                             |
| d'amour très parfaits qui s'ensuivent                                                                                                                                | 184<br>187                      |
| § 4. Les épreuves purificatrices.<br>§ 5. But principal de la punification pirituell                                                                                 | 193                             |
| § 6. Examples d'épreuv s parflications                                                                                                                               |                                 |
| riables de la purification pirituelle                                                                                                                                | 207                             |

| CHAPITRE III. — Dispositions intimes des ames heroiques :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| § 1. Effets de la purification spirituelle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 211        |
| § 2. Faveurs accordées aux âmes qui ont subi la rigoureuse purification de l'esprit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 218        |
| § 3. Légères imperfections des âmes héroïques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 222        |
| § 4. Mérite et sainteté de ces âmes d'élite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 224        |
| § 5. Direction de ces âmes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 224        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| LIVRE VII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| Contiluo de mi Tere manda Cainta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| Septième degré. Les grands Saints                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| Prologue                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 229        |
| Снарірке ркеміск. — Itinéraire de l'héroïsme à la sainteté par-<br>faite :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| § 1. Le but à atteindre : l'union transformante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 230        |
| § 2. Longueur du chemin à parcourir pour atteindre ce sup: ême degré de la perfection                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 231        |
| § 3. La purification d'amour                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 234        |
| CHAPITRE II. — Le dernier degré de la sainteté : l'union stable et parfaite :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| § 1 Le mariage spirituel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 237        |
| § 2. Combien est intime cette union avec Dieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 238        |
| § 3. Permanence de l'union parfaite<br>§ 4. Paix des âmes saintes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 244        |
| § 5. Joies des âmes saintes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 253        |
| § 6. Lumières accordées aux âmes saintes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 254        |
| § 7. Vertus admirables des grands Saints : leur charité, leur crédit auprès de Dieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 258        |
| oround aupros do Diodinina de la companya de la com | 200        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| APPENDICES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| I. Préparation à la communion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 269        |
| II. Trésor du Sacré-Cœur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 270<br>271 |
| IV. Pratiques de pénitence pour passer en vrai chrétien le saint                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| temps du Carêm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 272        |
| V. Pratiques de pénitence pour passer en vraie chrétienne le saint temps du Carêm?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 273        |
| VI. Tableau méthodique pour la méditation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 275        |
| Table des auteurs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 278        |

# LES DIVINES PAROLES

#### Par le R. P. SAUDREAU

QUATRIÈME ÉDITION REFONDUE ET AUGMENTÉE

#### Par M. le Chanoine SAUDREAU

Premier aumônier du Bon-Pasteur d'Angers

Deux volumes in-12 (764-624 pages). — Prix: 8 fr. 40 (majoration comprise).

| France, | franco | poste             | 10 | 35 |
|---------|--------|-------------------|----|----|
|         | _      | colis postal gare | 9  | 70 |

Le R. P. Saudreau, dominicain, avait eu l'heureuse idée de réunir les paroles dites par le Seigneur aux Saints. Il les mit en ordre selon le dogme qu'elles exprimaient ou selon la vertu qu'elles conseillaient. Ce recueil, qui formait deux petits volumes, eut bien vite trois éditions. Depuis longtemps épuisé, il a été tout récemment réédité. M. Saudreau, aumônier du « Bon-Pasteur », neveu de l'auteur, a préparé cette réédition. Mais le nouveau recueil est beaucoup plus considérable que l'ancien; plus de la moitié des paroles citées dans la nouvelle édition n'étaient pas dans les trois premières, des chapitres nouveaux ont été insérés, les textes ont été revus, les références indiquées.

Dans ce livre, donc, c'est Dieu lui-même qui nous instruit. Il nous parle de son amour, de sa bonté, de sa justice, de sa miséricorde. Jésus s'y montre comme un consolateur de ses fidèles, comme victime pour nous et s'associant d'autres victimes. Il recommande les grandes vertus de foi, de conflance, d'amour, de charité fraternelle, de zèle. Il nous dit l'importance du recueillement, de la mortification, du renoncement, de la patience, de l'abandon, de l'humilité. Il nous instruit sur la Prière, l'Oraison mentale, le saint office, les Sacrements de Pénitence et d'Eucharistie, la dévotion au Sacré-Cœur, à Marie, aux Saints. Il nous montre la perfection et les moyens d'y parvenir. Il explique ce qu'est la vie d'union, et comment on la pratique. Il exalte le sacerdoce, la vie religieuse, les trois vœux. Il nous donne de belles et fortes instructions sur les Fins dernières, la Mort, le Jugement, l'Enfer, le Purgatoire, le Ciel. Toute la spiritualité se rencontre là, exposée avec quelle autorité, avec quel charme, avec quelle profondeur! Aucun auteur ne sera jaloux si nous disons que ce livre, formé des paroles du Seigneur, est le livre le plus édifiant, le plus suave, le plus instructif que l'on puisse désirer.

## LES TENDRESSES DU SEIGNEUR Pour une âme fidèle

OU

# Vie de la Mère Anne-Marguerite Clément

Première Supérieure des Monastères de la Visitation de Montargis et de Melun

Un volume in-12. — Prix: 5 fr. 40 (majoration comprise) France, franco, 6 fr. 45.

La Mère Anne-Marguerite Clément fut une des premières religieuses de l'Ordre de la Visitation; elle fut la disciple de saint François de Sales et de sainte Jeanne de Chantal. On sait quelles admirables religieuses furent formées par ces deux grands saints et comment les débuts de la Visitation furent merveilleux de ferveur, de générosité et de donce simplicité. Or, la Mère Clément fut peut-être la plus remarquable de cette pléiade de saintes âmes. Pus qu'aucune autre elle fut favorisée du Seigneur, qui lui parlait comme il le fit à sainte Gertrude, à sainte Thérèse, à sainte Marguerite-Marie. Sainte Jeanne de Chantal avait toute confiance dans les grâces accordées à sa vertueuse fille. L'illustre cardinal Bona, approuvant la vie écrite par le P. Galice, se déchare convaince « qu'elle a été exempte de toute tromperie ». La peinture de ses vertus n'édifie pas moins que les leçons qu'elle recueillit des lèvres du Sauveur.

## L'ÉTAT MYSTIQUE:

Sa nature. - Ses phases

ET

# L'S FAITS EXTRAORDINAISES DE LA VIE SPIRITUELLE

Etat angélique. - Extases

Révélations. — Visions. — Possessions

Deuxième édition qui paraîtra en 1921.

Quelques exemples de l'état mystique. — Origine et sens du mot mystique. — Enseignement des l'éres sur l'état mystique. — L'état mystique d'après les Docteurs du moyen âge. — Enseignement de sainte Thérèse sur l'état mystique. — Nature de l'état mystique d'après saint Jean de la Croix. — Nature de l'état contemplatif d'après Suarez. — Conclusion: l'union mystique. — Les seuls éléments constitutifs de l'état mystique. — Origine de la division de la contemplation en contem-

plation mystique et contemplation acquise ou non mystique. — La voie unitive. — Description et analyse psychologique de l'état mystique. — Différence entre l'état ascétique et l'état mystique. — Exemples de lumières et de sentiments mystiques. — Phénomènes d'ordre angélique. — L'état mystique ne comporte nullement la perception de l'Être divin. — Réponses à quelques objections. — Les extases. — Des révélations privées. — Avantages des révélations privées. — Dangers d'illusion. — Règles pratiques de discernement. — Faits prénaturels diaboliques. — Remèdes aux persécutions diaboliques.

## L'IDÉAL DE L'AME FERVENTE

Un volume in-12, 6 fr. 60; franco, 7 fr. 35.

« Le but de l'auteur est « de faire aspirer à la vie unitive ». Pour cela trois parties : le but à atteindre, la perfection; puis les moyens à employer, avec de très bons chapitres sur les voies de la grâz», la fidélité à en suivre les inspirations, la réparation des infidélités, les épreuves et les moyens d'en profiler; enfin les vertus parjaites, cù est étudiés la pratique des principales vertus dans la vie unitive (vertus théologales, humilité, amour des croix)... Cet ouvrage manifeste une grande science et une longue expérience de la vie spirituelle et répond parfait mont au but que s'est proposé l'auteur. » Resue d'ascétique et de mystique, octobre 1920.

# LA VOIE QUI MÈNE A DIEU

Conseils pratiques pour tous ceux qui aspirent à une solide piété
Un volume in-12, de 575 pages

Prix: 4 fr. 20 (majoration comprise). France, franco, 4 fr. 95.

La Création. — L'homme, image de Dieu. — Qualités du soldat de Dieu. — Avantages de la lutte. — Objet de la lutte et mortification des sens. — Idolâtrie dans le peuple chrétien. — L'amour-propre chez les gens de bien. — La vertu de foi; sa nature, ses effets. — La vie de la foi. — Moyens d'obtenir la foi parfaite : l'humilité, les lectures pieuses. — Accroissement de la foi par le bon gouvernement des facultés de l'âme. — Recueillement et union à Dieu. — La vertu d'espérance. — La joie. — La crainte. — La douleur. — Le bon usage de la douleur. — L'amour de Dieu et les moyens de l'accroître. — Les Sacrements. — Sacrement de Pénitence. — L'Eucharistie. — La Communion. — Les Vertus: — Conformité à la volonté de Dieu. — Humilité. — Obéissance. — Charité fraternelle. — Amour affectif, Oraison. — Relations intimes avec le monde invisible. — Hiérarchie céleste. — Marie. — Jésus. — Attributs de Dieu

## LA VIE D'UNION A DIEU

L'Ioyens d'y arriver d'après les Grands Maîtres de la vie spirituelle

La troisième édition parattra en 1921.

Nature de la Perfection. — Doctrine des Pères de l'Église. — Doctrine des Grands Maîtres du xmº au xvmº siècle. — La Mystique depuis le xvmº siècle. — Conclusions pratiques.

# MANUEL DE SPIRITUALITÉ

Dauxième édition

Un volume in-12, 4 fr. 20 (majoration comprise), franco, 4 fr. 80.

« M. Saudreau a voulu faire ici un ouvrage élémentaire, il l'a fait d'une façon excellente... L'exposé est clair, présis, très bien ordonné, ce qui n'est pas un mince mérite en pareille matière; la doctrine est forte, solide, ne reculant pas devant les principes les plus austères de la perfection, et un même temps encourageant et soulenant sans cesse les âmes par la pensée de l'union à Dieu dans la charité, terme de tous les efforts de l'âme. » Revue d'ascétique et de mystique, octobre 1920

Probations sur diverses vertus. — Prix: 0 fr. 30 l'exemplaire; franco, 0 fr. 35.

Le secret de l'amour divin. Mêmes prix.

L'abnégation parfaite et le parfait amour. — Mêmes prix.

